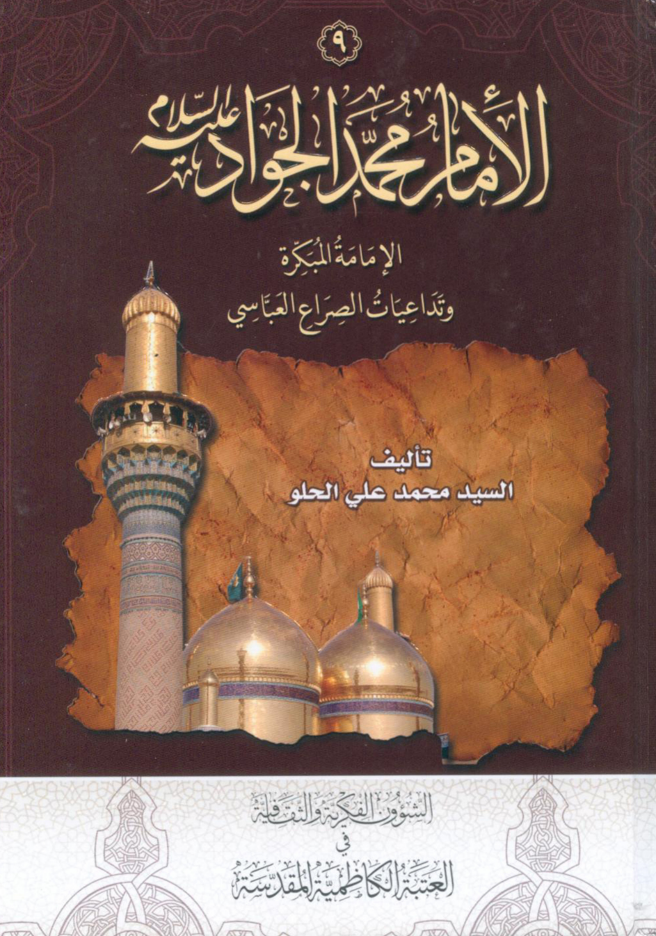
# الإمام محمد الجواد عليه السابر)

الأمامة الهبكر ة ونداعيات الصراع العباسي

# تأليف السيد محمد علي الحلو

www.islamic-sources.com



الإِ مَامُرُ مُحَدِّ الْجُوَاد عَلَيْكِمَ الْإِ مَامُهُ الْبُكِرَة . . وَتَدَاعِيَاتُ الْصِرَاعِ الْعَبَاسِي



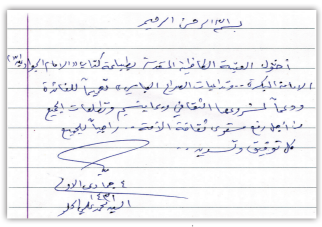
يرجى الإشارة إلى المصدر عند النقل أو الاقتباس





الإمَامَةُ المُبَكِّرة وتَدَاعِيَاتُ الصِرَاعِ العَبَّاسِي

> تأليف السيّد محمّد على الحلو



بسم الله الرحمن الرحيم

أخوِّل العتبة الكاظمية المقدسة بطباعة كتباب (الإمام الجواد النَّلِيَّا)، الإمامة المبكرة.. وتداعيات الصراع العباسي) تعميماً للفائدة ودعماً لمشروعها الثقافة وبما ينسجم وتطلعات الجميع من أجل رفع مستوى ثقافة الأمة.. راجياً للجميع كل التوفيق والتسديد..

٤/ جمادى الآخرة / ١٤٣١هـ
 السيد محمد على الحلو

#### الإهداء

سيّدي يا أبا محمّد.. أيّها الرضا من عبق الإمامة تصنع ملاحم الولاء.. وهوية الانتماء تحكي فصول الدفاع عن تاريخ المضرّج بالدماء.. فإليكم -سيّدي- تنتمي الكلمات.. وتطوي مسافات الزمن.. لتحكي صراعات الماضي مدجّجة بمحن الحاضر في الإنتماء..

محمد على الحلو

كلمة الناشر

## بيئي إللهُ الرِّجمُ الرِّجِينُ يَرْ

#### كلمة الناشر

الحمد لله الذي هدانا الى سبيل الرشاد واليقين، وأوجب علينا التمسك بصراطه الحق المبين، وأفضل الصلاة وأتم التسليم على النبي محمد الأمين، خير الورى وسيد الأنبياء والمرسلين، وعلى آله الهداة الميامين أئمة المؤمنين، لاسيما بقية الله الحجة بن الحسن إمام العصر والعالمين عجل الله تعالى فرجه الشريف.

لا يخفى على المتبع والباحث عن الحقيقة إن الله عز وجل عندما أرسل رسله وأنبياءه كان لا بد أن يجعل من بعدهم أوصياء وخلفاء كي لا تخلو الأرض من حجة، يبينون للناس أوامر الله ونواهيه وأحكام الشرائع السماوية في حالة غياب هذا النبي أو انتقال ذلك الرسول الى الرفيق الأعلى، كما جعل الله عز وجل للأنبياء وأوصيائهم معاجز وكرامات تختلف باختلاف الزمان والمكان لتعزيز مواقفهم ولإثبات ارتباطهم بالسماء أمام الذين كان في قلوبم مرض لعلهم يهتدون.

من هنا كان للإسلام ما كان لقبله من الأديان، لذا فإننا نجد أن رسول الله على قد حرص على تربية الأمة على ثقافة الخلافة والوصية، وإن الدين لا يستقيم إلا باثنين لا ثالث لهما قد تركهما نبي الرحمة للأمة ليتمسكوا بهما فلا يضلوا من بعده قائلا: (إني تارك فيكم الثقلين، ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا، كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، وإنهما لن يفترقا، حتى يردا علي الحوض) وهو من الأحاديث المتواترة وقد رواه علماء الفريقين بمعنى واحد ولكن بألفاظ متقاربة، كما أثبتت كتب الحديث والتاريخ الكثير من الأحاديث عن رسول الله على تخص الإمامة وأن الخلفاء من والتاريخ الكثير من الأحاديث عن رسول الله عنها عن أسماء هؤلاء بعده اثنا عشر(١) كلهم من قريش، بل هناك أحاديث بيّن فيها على أسماء هؤلاء

<sup>(</sup>١) جاء في صحيح مسلم ج٦ ص٤ قول رسول الله ﷺ: لا يزال الدين قائما حتى تقوم الساعة ويكون عليهم اثنا عشر خليفة كلهم من قيش.

الخلفاء وهم أئمة الهدى الميتلا ومنهم إمامنا محمد بن على الجواد الميتلان (١).

ولإغناء المكتبة الإسلامية بالمصادر التي تتحدث عن الإمام الجواد عليه فقد أولت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة اهتماما بالغا لرفد الحركة الفكرية والثقافية بتراث أهل البيت ونشر علومهم ليجد القارئ الكريم والمهتمون بالشأن التاريخي لمرحلة من مراحل الأمة في هذا الكتاب حلّ ما يرتبط بعصر الإمام الجواد عليه والتداعيات التي رافقته منذ ولادته وحتى استشهاده واستعراض جملة من الخصائص التي اتصف بها إمامنا الجواد الذي شابه بها بعض النبيين عندما أوتي الإمامة صبياً، بالإضافة إلى الجانب الأدبي والوجداني وما جادت به قرائح الشعراء الذين استعرضوا فن المديح والرثاء، ونحن إذ نقدم الطبعة الثانية للقراء الكرام -بعد أن قامت مؤسسة السبطين عليه العالمية بإصدار الطبعة الأولى لا بد للإشارة هنا إلى أن المؤلف سماحة السيد الحلو قد قام ببعض الإضافات والتنقيح لبعض فصول هذا الكتاب...

نسأل الله الهداية والرشاد والتوفيق والسداد في نشر فكر أهل البيت الهيلا وجعلها متاحة للقاصي والداني لتستفيد الأجيال من علومهم التي كانت وما زالت منهلا لا ينضب ورافدا من روافد المعرفة إلى يوم يبعثون.

الشؤون الفكرية والثقافية الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة ١٤٣٣

(١) راجع بحار الأنوار ج٣٦ ص ٢٦١ إملاء رسول الله ﷺ لعلي بن أبي طالب ﷺ.

مقدمة الطبعة الأولى

## بيئي في الله التحر التحر التحت يز

#### مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمدٍ وآله الطيبين الطاهرين.

لم تكن دراسة حياة الإمام الجواد علينكم تنطلق من الحاجة إلى قراءات التاريخ الإسلامي بما ينسحم وتاريخ التحدّيات السياسية التي رافقت بلورة نظام الحكم والتنظيم السياســـي الإسلامي، وإن كان ذلك أحد دواعي الدراسة كذلك، إلاَّ أنَّ قراءة حياة الإمام الجواد عَلَيْكِمْ تَمثّل الحقيقة الحرجة لمعطيات الظرف العام الذي يعيشه المسلمون آنذاك، فالإمام الجواد مثَّلُ تطلُّعاً جديداً في العطاء العام للقيادة الإسلامية التي تقود الأمة نحو الهدف الأسمى والأكمل، فالإمامة المبكرة للإمام الجواد عَلَيْكِمْ كانت تحوّلاً جديداً في صياغة الأطروحة الإسلامية للحكم، والتنظير لها بما يعطى قراءة جديدة للقيادة المعصومة التي تجاوزت الحسابات المادية؛ لكونها صياغة إلهية مسلددة بغض النظر عن عُمر الإمام الذي يتولَّى مهمّة الإمامة، بل يمكن أن نقول: إنَّ إمامة الجواد المبكرة كانت تحدَّيا حقيقياً لتقليدية الحكم العباسي الذي تجاوز مرحلة النضج والرشد للخليفة العباسي الوريث لحكم آبائه، فالخليفة العباسي كان يعيش محنة عدم النضج والتكامل، فإنّه ما أن وصل إلى منصب الخلافة بالوراثة التقليدية، حتى بذل الجهود في تربيته الخاصة لإنضاجه، ولكنَّه رغم ذلك كان يعاني من تعثَّرات الأداء في إدارة الدولة، ويؤول الأمر إلى استيلاء ذوي الحنكة السياسية من القادة والخدم والصبيان الذين يحيطون بالخليفة، فتدار الدولة على أساس مشتهيات هذا اللوبي أو ذاك، في حين تُثبت إمامة الجواد المبكرة تحدياً كبيراً لتقليدية الوراثة العباسية، ولنظرية الاستحقاق الوراثي الذي يتقلُّد من خلاله الخليفة العباسي منصبه.

وفي عمر مبكرة كان للإمام الجواد المبيلة جولات صراع لإثبات أنّ الحق مع هذا الخط الإلهي، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه. وكانت المناظرات قائمة بين الإمام وبين مخالفيه بما يشكّل تقديداً حقيقياً للوجود العباسي، بل لوجود مدرسة الخلفاء المقابلة لمدرسة آل البيت المعصومة، وعلى هذا الأساس أحذ الصراع العباسي منحيً جدياً، فهو اليوم يواجه خطراً حقيقياً يطيح بكل مبتنياته، بل يمكن القول: إنّ إمامة الجواد المبكرة كانت ثورة تغلي وتتقد دواعيها بشكل حفي، حتى في مشاعر العباسيين أنفسهم، إذ يرى هؤلاء أنّ الخلافة لا تنتقل بالوراثة النسبية التقليدية، بل هي قضية إلهية لا يمكن تجاوزها، والإمام الجواد السباعي أو الثماني من العمر يشكل معلماً رئيسياً لهذا التحدّي الخطير، فقناعات العباسيين لإمامة الجواد المبكرة تسير وفق قناعات الإنسان بكل موضوعيته، واعتباراته عقلائية، ومعارضة العباسيين للإمام الجواد المبكرة تسير وفق سياقات التنافس السياسي، فهم بالنتيجة في أعماق ذواقم (المنكسرة) يقتنعون بمعجزات الإمام، وبالتالي بأحقيته بالنتيجة في أعماق ذواقم (المنكسرة) يقتنعون بمعجزات الإمام، وبالتالي بأحقيته في الخلافة والإمامة، إلا أنّ هذا التحدّي يعين إلغاء دورهم كحاكمين ويحيلهم محكومين تابعين.

من هنا نشأ الصراع العباسي في قراءة متحدية لواقع أهل البيت التيلام من قبل المأمون العباسي، الذي كان يعيش قلق الاستحقاق الحقيقي الذي يجده في آل البيت البيت العباسي إلى البيت البيت العباسي إلى البيت العلوي، وهو الهاجس نفسه الذي يعيشه العباسيون كذلك، فالمأمون مثلاً كان يمثل حقبة الصراع العباسي—العباسي والإمام الجواد يمثّل التحدّي الحقيقي لسلطة العباسيين التي يقرأ جميع فصولها المسلمون، ولذلك فحياة الإمام الجواد المبيّلا مثّلت مقطعاً مهماً من الصراع بين فلفسفتين متناقضتين في الحكم والسياسة والحياة بحميع مفاصلها، من هنا تنطلق أهمية دراسة حياة الإمام الجواد المبيّلا وتأريخه المليء بالتحديات العباسية والمؤامرات والفتن.

ومن العجيب أنّ هذا المقطع التأريخي قد أُلغيت فصوله التأريخية، أو اختفى منها الكشير، وصودر الأكثر: لذا تجد أن الباحث في هذا المقطع التأريخي المثير يجد الصعوبة بمكان في تحديد معالم الصراع والوقوف على مفاصله: لندرة النصوص أو إلغاء الكثير من فصول هذا الصراع، والتعتيم على هذه الفترة التأريخية الحرجة من حياة الأمة الإسلامية ؛ لذا تجد أنّ الدراسة عن الإمام الجواد لليَهْلِي لا تتعدى سوى استعراض مبسط لجزء من حياته الشريفة، والباقي صادرته كتابات المؤرّخين بالإشارة الخاطفة لحياة هذا المقطع المثير، أو أخفت السلطات الحاكمة الكثير من هذا الستراث التأريخي المهم، وبذلك فإنّ المؤرخ الإسلامي متهم بالإهمال حملى أحسس تقدير لهذه الفترة المعطاء من حياة الإمام الجواد لليَهْلِيْ. أمّا على أساس الكتابات الشيعية فهي بالرغم من أنّها معدودة جداً إلا أنّها لا يتعدّى أكثرها عن إشارات لحياة الإمام الجواد لليَهْلِي عدا ما كتبه العلامة المحقق السيد عبد الرزاق المقرّم في كتابه الإمام الجواد لليَهْلِي : فكانت دراسة تحليلية في أكثر جوانبها بعيدة عن السرد، ومهما يكن من أمر فإنّ حياة الإمام الجواد لليَهْلِي تستدعي الوقوف كثيراً السرع، هذا المقطع الرائع من (الإمامة المبكرة وتداعيات الصراع العباسي).

شعبان ذكرى ولادة الإمام زين العابدين عُلَيْكِمْ ١٤٢٨هـ محمد على السيد يحيى السيد محمد الحلو

مقدمة الطبعة الثانية

## بيئي ﴿ إِللَّهُ الرِّحِيثِ إِللَّهُ الرِّحِيثِ إِللَّهِ الرَّحِيثِ إِللَّهِ الرَّحِيثِ إِللَّهِ الرَّحِيثِ إِل

#### مقدمة الطبعة الثانية

عندما يُعتزل التأريخ في شخصية معينة فإنك تجد الحاجة إلى ترسيخ معالم مثل هذه الشخصية ضرورة تدفعك إلى التأمل في تفاصيلها، وأبى لي أن أجد من تفاصيل شخصية الإمام الجواد لليكل ما يَعتزل لي ملاحم تأريخ.. هكذا وجدت الحقيقة عندما شرعتُ في الكتابة عن الإمام الجواد، ولعلّي أوقفتُ كتابتي هذه على مقطع مهم من حياته العظمى وهو البحث في أبعاد إمامته المبكرة وهي تسخل حضورها في أحداث التداعيات العباسية التي بدأت منذ الوهلة الأولى من تأسيس دعوتما المبنية على المقامرة وتهميش الآخر، والتزييف لحقائق الواقع، أو التهويل لأطروحة النسب العباسي، إلى غير ذلك من تداعيات الصراع العباسي الذي بدأ منذ البدايات الأولى لدعوتما السياسية المصطبغة بالصبغة الدينية كما هي اصطبغت بصبغة الدماء العلوية البريئة.. ولم أجد ما يشفع من نجاح دراستي سوى عرضاً لبعض معالم شخصية الإمام الجواد علين لتعطيها حلة من البحثِ تسترُ فيها جميع ما يعتري البحث من نقص أو تقصير...

وقد وقفتُ على رغبة العتبة الكاظمية المقدسة لإعادة طباعة الكتاب بعد أن نفذت طبعته الأولى فزادني اعتزازاً واعترتني رغبة الإضافة والتنقيح قبل طباعته فأضفت ما وجدت من ضرورة الإضافة ليخرج الكتاب بما ينسجم وتطلعات القرّاء، خصوصاً والعتبة الكاظمية المقدسة تخطو خطوات نشر الثقافة (الكاظمية) المتعلقة بالإمامين عليه مما يدعوني إلى مواصلة الشكر مشفوعاً بالدعاء والتسديد لمثل هذا المشروع الثقافي الرائع وإلى مزيد من الإبداع والعطاء..

ذكرى ولادة السيدة زينب الملك العام المادة السيد محمد علي الحلو

#### الدعوة العباسية قراءة تأسيسية

دخلت الأُمة الإسلامية بعد هدنة الإمام الحسن البَيْل مع معاوية ابن أبي سفيان منعطفاً خطيراً، إذ أُحيلت الخلافة الإسلامية إلى وراثة كسروية وملك قيصري، ومن جراء ذلك نشطت التيارات السياسية، وانطلقت توجّهات دينية وفلسفات ثقافية وتطلّعات طائفية جرّاء التعسفات التي أصابت الأُمة، وخلقت بذلك دواعي للتكتّلات السياسية، بل قل: للتجمّعات السرية التي روّجت من خلال نشاطها فكرة الانقلابات السياسية التي تأطّرت بإطار الثورة الداعية إلى التغيير بلافتة علوية تدعو للرضا من آل محمد الله.

ويبدو أن المتاجرة بهذا الشعار هو أقصر الطرق للوصول إلى الغايات المرجوّة، فكانت الدعوة العباسية حاضرة في الأحداث الإسلامية، بل من أقوى الأنشطة المعارضة للسياسة الأموية المجحفة بحقوق المسلمين؛ لذا فقد نجحت هذه الدعوة في استقطاب الكثير ممّن دعتهم مقتضيات النصرة لآل البيت بالانضمام إلى تكتّلات هذه الدعوة، ودخل الكثير ممّن كان ناقماً من التعسّف الأموي الذي أذاق الناس وبال السكوت عن الظلم والقبول بالواقع المعاش، وسارع الآخرون الذين حلموا بالحصول على مناصب حرموا من التمتع بها في عهد الأمويين. وكان الماشميون أوائل طلائع التنظيم، فأبو هاشم بن محمد بن الحنفية هو صاحب فكرة الماشميون أوائل طلائع التنظيم، فأبو هاشم بن محمد بن الحنفية هو صاحب فكرة مستضعفون ينضوون تحت لواء العلويين في هذا التنظيم السري الذي تزعّمه أبو هاشم بن محمد بن الحنفية، الذي عرّفه بعض المؤرّخين بالزعيم الكيساني، وهو ما يمكن استبعاده في حوّ ملبّد بغيوم الريبة حيال أي توجّه خارج عن إطار عقيدة آل البيت المنظيم، ومن غير المناسب أن يخالف أبو هاشم بن محمد بن علي بن أبي طالب دين آبائه لينتسب إلى الكيسانية أو غيرها من التوجّهات العقائدية. نعم، طالب دين آبائه لينتسب إلى الكيسانية أو غيرها من التوجّهات العقائدية. نعم، طالب دين آبائه لينتسب إلى الكيسانية أو غيرها من التوجّهات العقائدية.

بالإمكان القول بأنّ التفاف بعض الكيسانية حول دعوته وهو في طور التأسيس السِرِّي جعل البعض ينظر إلى أبي هاشم بمنظار الكيسانية، ويبدو أن قتل أبي هاشم على يد سليمان بن عبد الملك جعل الدعوة السرية تنحو مساراً آخر اتخذته للحفاظ على خطّ هذه الحركة وسريتها، بعد أن تسلم مهامها محمد بن علي بن عبد الله بن العباس، أي تحال الدعوة العلوية إلى دعوة عباسية، ومن الغريب في الأمر انتقال هذه الدعوة إلى محمد بن على العباسي، بعد أن عهد إليه زعيمها العلوي أبو هاشم بعد موته، كما عليه أكثر المؤرخين.

ويمكن أن نتوقف عند هذه الحادثة الغريبة، فمن العجيب أن يتجاوز أبو هاشــم بن محمد بن على بن أبي طالب الهاشمي، وأن لا يعهد إلى أحد من الهاشميين حتى وقع اختياره على محمد بن على العباسي، ومهما يكن من أمر فإنّ توجّسات الريبة تحيط بتحركات هؤلاء العباسيين، وحادثة عبيد الله بن العباس لا زالت في ذاكرة الهاشميين بعد غدره بالإمام الحسن بن على السِّلام في حادثة الانهزام عن قيادة جيشه والالتحاق بمعاوية، واستيلاء عبد الله بن العباس على أموال البصرة حسبما ذكره بعض المؤرِّحين، إلاَّ إنَّ بعضهم كانوا يُبرِّئون ساحة عبد الله وينسبون الحادثة إلى عبيد الله، أو إلى أحد أولاد العباس بن عبد المطلب. أو أنّ بعضهم اعتمد على مُسـوِّغات هذا التصرف من قبل عبد الله بن عباس، وجعل ذلك في ضمن دائرة الممكن من الأعمال التي يرتكبها غير المعصوم، والذي يفسِّر الأمور في ضوء اجتهاداته القاصرة، إلى غير ذلك من تعثّر العلاقة بين آل عليِّ وآل العباس، وهذا ما يدفعنا إلى عدم ترجيح إمكانية إيكال الأمر بالوصية إلى محمد بن على العباسي من قبل أبي هاشم بن محمد العلوي، وأغلب الظن أنّ الاحتمال عندنا يقوم على أساس إمكانية استغلال الفراغ العلوي في دعوة أبي هاشم، فربَّما كان الاغتيال مفاجأةً أربك العلويّين دون أن يدخلوا في عملية انتقال الدعوة إليهم، أو أنّ محمد بن على بن عبد الله بادر إلى استلام الدعوة بصورة خاطفة ليقطع فيها الطريق على الآخرين، ومنهم العلويين إلى استلام الدعوة. أو يمكن القول: إنّ العلويين لم يزجّوا أنفسهم في مثل هذه التنظيمات (الحزبية) التي يعلمون فيها عاقبة أمرهم من مطاردة الأمويين لهم، ومن كون أنفاسهم تُحصى من قبل عيون الأمويين الذين راحوا يراقبون أدبى حركاتهم، ودليل ذلك: أنّ أبا هاشم بن محمد بن الحنفية وقع في فخ الأمويين، فكانت نتيجته التصفية والتنكيل، وذلك لمراقبة الأمويين تحركات العلويين ومنهم ابو هاشم، في حين يبقى بنو العباس بعيدين عن عيون السلطة وتوجّساتها؛ حتى استطاع محمد ابن علي أن يُكمل مسيرة الدعوة دون الوقوع تحت أنظار السلطة الأموية، وبالفعل استمرت الدعوة العباسية حتى أتت أكلها.

ولا يمكننا أن نغفل عن إمكانية محمد بن علي التنظيمية، ومعها يمكن أن نكتشف دقة تحركاته، وإمكانية اختطاف هذا العمل التنظيمي من صاحب الدعوة الرئيسي الزعيم العلوي أبو هاشم، ومن هنا يمكننا أن نرجّح أنّ هناك انقلاباً دُبّر في ليل على دعوة العلويين ليحوزها العباسيون، ويبقى الشك قائماً على كون محمد بن علي قد تزعّم التنظيم بوصية أبي هاشم بعد موته.

فالتنظيم الدقيق الذي عمله محمد بن علي يكشف عن براعة ودهاء وحسن تدبير في تحويل التنظيم باسمه، فقد عمل محمد بن علي على اختيار إثني عشر نقيباً من الدعاة العباسيين: سليمان بن كثير الخزاعي، ومالك بن الهيثم، وطلحة بن زريق، وعمر بن أعين، وعيسى بن أعين، وقحطبة بن شبيب الطائي، ولاهز بن قريظ التميمي، وموسى بن كعب، والقاسم بن مجاشع، وأبو داود خالد بن إبراهيم الشيباني، وأبو علي الهروي شبل بن طهمان الحنفي، وعمران بن اسماعيل المعيطي.

واختار سبعين رجلاً يأتمرون بأمر هذه المجموعة، ولكنّنا لم نحد في هذه الأسماء من يمكن ترجيح علويته، فهؤلاء إلى العباسيين أقرب منه إلى آل علي، فضلاً عمّا نقرؤه في كتاب هذا الزعيم العباسي من تبصّر في أحوال البلدان، وتقلّبات شعوب الأمصار، وتوجّهات العامة في أقطار الدولة الإسلامية، وهو في ضوء رؤيته هذه

اختط العباسيون لأنفسهم خارطة الدعوة والتنظيم السري، فقد جاء في كتاب محمد بن على ما نصّه:

أمّا الكوفة وسوادها فشيعة عليّ وولده، وأمّا البصرة وسوادها فعثمانية تدين بالكفّ، تقول: كُن عبد الله المقتول ولا تكن عبد الله القاتل، وأمّا الجزيرة فحرورية مارقة، وأعراب كأعلاج، ومسلمون في الخلاق النصارى، وأمّا أهل الشام فليس يعرفون إلاّ آل أبي سفيان وطاعة بني مروان، وعداوة وجهلاً متراكماً. وأما مكة والمدينة فقد غلب عليهما أبو بكر وعمر، ولكن عليكم بخراسان، فإنّ هناك العدد الكثير والجلد الظاهر، وهناك صدور سليمة، وقلوب فارغة، لم تتقسمها الأهواء ولم يتوزّعها الدغل، وهم جند لهم أبدان وأجسام، ومناكب وكواهل وهامات، ولحيّ وشوارب، وأصوات هائلة، ولغات فخمة تخرج من أجواف منكرة... وبعد، فإني أتفاءل إلى المشرق، وإلى مطلع سراج الدنيا ومصباح الخلق(۱).

والرسالة تقدم مسحاً شاملاً لشعوب البقعة الإسلامية، وتصنّف الناس على أساس الولاء السياسي والفكر العقائدي، الذي وزّع أهواءهم بين شيعة علويين كما في الكوفة، وبين عثمانية الدين كما في البصرة، أو حرورية مارقين كما في الجزيرة، أو مروانية الشام، وعمرية المدينتين، وهو بقدر ما يتشاءم في توزيعه هذا يتطلّع إلى أهل خراسان الذي ضمن ولاء هم بوصفهم (أهل الصدور السليمة والقلوب الفارغة)، وهي إشارة إلى إمكانية استغلال الخراسانيين، والإملاء عليهم ولاء آل بني العباس بحجة النصرة لآل محمد والرضا لهم، وهم بذلك سيكسبون الجولة في دعوهم هذه بحزب خراساني جاهز الولاء...

<sup>(</sup>١) عصر المأمون، لأحمد فريد رفاعي: ٨٣.

إنّ ما يثير التساؤل حقّاً هو ما أشار إليه محمد بن علي العباسي، من أنّ توجّساً حذراً يحيط بولاء الكوفيّين في استجابتهم لدعوته، وهو ما يكشف لدينا أنّ الفجوة الكبيرة التي تفصل الكوفيين عن دعوة العباسيين هذه سببها ما ينظر إليه شيعة الكوفة من عدم الثقة في تحرّك محمد بن علي، بل عدم مشروعية تحرّكه، وهو ما يثبت لدينا قضيتين:

الأولى: أنّ كيسانية أبي هاشم بن محمد بن الحنفية مختلقة حقاً، إذ لوكانت حقيقةً لاستفاد من ولاء الكوفيين الشيعة، والكيسانيين الذين يتمركزون في الكوفة كذلك، وهي نفس الدعوى الباطلة في كيسانية المختار الثقفي الذي ظنّ بعض المؤرّخين أنّه اتّخذ الكوفة منطلقاً لحركته؛ لما تضمّه الكوفة من المذهب الكيساني، في حين نجد أنّ محمد بن علي بن عبد الله يبعد احتمالية نصرة الكوفيين له وأنضمامهم لدعوته، ممّا يؤكد لنا أنّ كيسانية أبي هاشم غير ثابتة، وأنّ أنصاره من الكيسانية أمرٌ غير حقيقي.

الثانية: أنّ ابتعاد محمد بن علي بن عبد الله بدعوته عن الكوفيين الشيعة يثبت عدم ولاء الشيعة له، وبالتالي فهو على غير وفاق مع أبي هاشم بن محمد، الذي أثبتنا عدم كيسانيته، بل الأصحَ هو ثبوت تشيعه حقيقة، وهي قضية توحي لنا بأنّ شكّاً يحوم حول مصرع أبي هاشم على يد سليمان بن عبد الملك، فلربّما كانت تصفية أبي هاشم على يد محمد بن علي بن عبد الله؛ ليحوز بحظوة قيادة الحركة التنظيمية العلوية، وليحيلها عباسية صرفة، وهي ما تشير إليه أخبار التنظيم السري من أنّ محمد بن علي اختار لحركته اثني عشر نقيباً غير معروفين بالولاء العلوي، بل يختصون بولائهم العباسي، أي أنّ هناك انقلاباً نقل زعامة التنظيم بعدوء من القيادة العباسية، وهو ما أردنا الوصول إليه بعد بحثنا هذا، وحلاصته:

إنّ قتل أبي هاشم بن محمد بن الحنفية يحتمل أن لا يكون على يد سليمان بن

عبد الملك؛ وذلك إذا كان القتل بسبب ما علمه الأمويّون من حركة أبي هاشم التنظيمية السرية لكان الآخرون الذين مع أبي هاشم قد تعرضوا للتصفية كذلك، ولو كان الأمويون قد اكتشفوا التنظيم وأخذوا أبي هاشم بجريرة الحركة السرية والانقلاب على سلطتهم لكان أتباعه الآخرون معرّضين لنفس المصير، خصوصاً محمد بن علي بن عبد الله الذي عُرف بشخصيته ومنزلته الخطيرة في قلوب أتباعه، والترجيح القائم لدينا أنّ تصفية أبي هاشم بن محمد بن الحنفية حدثت على يد محمد بسن علي بن عبد الله، أو بأمر منه، ممّا حدا بمحمد هذا أن ينقل التنظيم إلى العباسيين ويخصّهم وحدهم به، لذلك حاول أن يبتعد عن مركز الولاء العلوي وهو الكوفة، وأن يجد ولاءً جديداً يحمله الخراسانيون؛ وذلك بعد أن بذل جهداً استثنائياً ليربّيهم على دعوته، دون أن يُدخل مراكز الولاء العلوية الأُخرى كالكوفة واليمن وغيرها في خطّته.

هذا ما يمكن أن يكون رأينا في خصوص العلاقة بين أبي هاشم العلوي وبين محمد بن علي العباسي، أي أن هناك اختطافاً مفاجئاً حدث في نقل التنظيم السري مسن العلويين إلى العباسيين، ومنذ تلك اللحظة بدأ تنافس العباسيين للعلويين وتوجّسهم من وجودهم، وشعور العباسيين بأنّ هناك حالة غبن تحصل في مشاعر العلويين من استيلاء العباسيين على الجهد التأسيسي لحركة الثورة على الأُمويين واستئصالهم، وكأن شعور الذنب هذا لدى العباسيين ولّد عقدة الدونية والنقص لديهم حيال أبناء عمومتهم العلويين؛ ممّا دعاهم إلى ملاحقتهم ومحاولة استئصالهم ظنّاً منهم بأنّ العلويين يتطلّعون إلى سلطة مغبونة اختطفها منهم العباسيون في يوم من الأيام، ولعلّ هذا أحد أسباب العداء العباسي لآل عليّ ومحاولة تصفيتهم وملاحقتهم في كل مكان.

على أنّ التصفية العباسية للخصوم فلسفة نشات منذ تولّي العباسيين زعامة التنظيم السري، وهي سليقة تعاظمت لديهم منذ ذلك الحين، فحين نقف على وصية إبراهيم بن محمد بن على المعروف بإبراهيم الإمام نجد أنّ حالة الانتقام

وتصفية الخصوم هي فلسفة الحركة العباسية، بل الدولة العباسية بعد ذلك، إذ الستطاع العباسيون أن يفرضوا هيمنتهم على الخراسانيين بأحذ البريء بتهمة الجاني، لا على أساس اليقين، بل إنّ الشكل كان هو الحاكم في اتخاذ قرار تصفية الخصوم الحقيقيين أو الوهميين؛ لذا فقد سار أبو مسلم الخراساني على أساس وصية إبراهيم بن محمد بن علي العباسي المعروف بإبراهيم الإمام، على أن يقتل كلّ من ظنّ في معارضته أو شكّ في ولائه، أو تحسّب من معارضته مستقبلاً، أو ترجى إصلاح خطّتهم بتصفيته.

وخطورة الكتاب المرسل إلى أبي مسلم الخراساني تتبيّن حين أحصى المؤرّخون أنّ مقتل الخصوم أو المعارضين للعباسيين بلغ ستمائة ألف نفس قتلت صبراً، بغض النظر عن صحة هذا الرقم أو المبالغة فيه، وهو أمر ممكن في ظل الظرف السياسي الحرج الذي عاشته الدعوة العباسية والتي لم تجد سبيلاً للنصر إلاّ بتصفية الخصوم وقتلهم بطريقة أبي مسلم البربرية، فقد جاء في رسالة إبراهيم الإمام ابن محمد بن على العباسي الموجّهة إلى أبي مسلم الخراساني ما نصّه:

إنَّك رجل منّا أهل البيت (١)، احفظ وصيتي: انظر هذا الحيّ في اليمن فالزمهم واسكن بين أظهرهم، فإنّ الله لا يُتمّ هذا الأمر إلاّ بحم، واتّهم ربيعة في أمرهم، وأمّا مُضَر فإتّهم العدوّ القريب الدار، واقتل من شككت فيه، وإن استطعت أن لا تَدَع بخراسان من يتكلّم

(۱) الظاهر: منّا أهل البيت، وهي اللغة التي خاطب بحا العباسيون رعيتهم وأنصارهم، ودعوى أضّم هم أهل البيت دعوى تتركّز فيها حالة العداء والتنافس لأهل بيت النبي من آل علي صلوات الله عليهم؛ لذا حاول العباسيون أن يسوقوا فكرة انتسابحم لآل البيت لعقدة النسب التي كان يعاني منها بنو العباس، فضلاً عن شعورهم بمنافسة = آل علي بنسبهم التليد هذا، والذي يأخذ مأخذه من قلوب المسلمين فينزلونهم بمنزلتهم العظيمة، في حين يبقى العباسي يعاني من عقدة هذا الشعور، فهو يحاول أن يعزّز فكرة الإنتساب هذا بطرق عدة ليقطع الطريق على المعارضة العلوية التي تطالبه -على الأقل - بشرف الانتساب للنبي وكونهم سالاته وذريّته، فضلاً عن تعزيز فكرة أنّ آية التطهير تشمل حتى العباسيين؛ لأخّم من آل البيت المقصودين في الآية: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرّحْسَ أَهْلَ البيت ويُطَهِرَكُ الأحزاب: ٣٣. فهم مشمولون بالعصمة، ومعنى ذلك: أنّم منزّهون عن ارتكاب القبائح، وكلّ ما يفعله العباسي يدخل في نطاق العصمة، ولا يُعدّ حرقاً للمحذور الشرعي.

بالعربية فافعل، وأيّما غلامٍ بلغ خمسة أشبار تتّهمه فاقتله(١).

وبهذا انتهج العباسيون منذ ذلك الحين سياسة تصفية الخصوم، والقتل على الظنّة والتهمة، وسار خلفاؤهم على هذه السياسة من البطش والتنكيل بأدبى معارضة تصدر، فهم يتّهمون الجميع في ولائهم، حتى صنّف إبراهيم الإمام معارضي الدعوة العباسية إلى أربعة أقسام:

أولاً: ربيعة، فإنهم متهمون في ولائهم للعباسيين، فولاء ربيعة علوي يتطلّعون لآل عليّ ويتشوّقون لخلافتهم، وهم بعد ذلك قليلو الحظّ من نصرة العباسيين وتأييدهم.

ثانياً: المُضَرِيّون، وهم أصحاب ولاءٍ أُموي، لا يَرون لغير الأُمويين بديلاً؛ فلذا عبّر عنهم بأنّهم (العدوّ القريب الدار).

ثالثاً: كل من تكلّم العربية، والظاهر أنّ ذلك إشارة إلى أنّ التشيّع في خراسان عربي الأصل، والذين يتكلمون العربية هم من شيعة علي، بل هم نواة التشيّع في خراسان، لذا فإنّ إبراهيم الإمام يتوجّس من كلّ من تكلم العربية، وهذا التحذير أثبت أنّ هوية التشيّع هي العربية، وهو أمر يشير إلى أولئك البائسين الذين ينظرون إلى أنّ التشيع فارسي الأصل، وأنّ كل شيعيِّ يحمل معه الهوى الفارسي، في حين يطالعنا هذا النصّ خلاف ما أشاعه بعض المؤرّخين الجدد الذين يحملون في عباراتهم تهمة الفارسية لمذهب التشيّع، بل بالعكس، فإنّ تشيّع الخراسانيين عربي الأصل وإن كان ينتسب إلى العرب بالولاء، ولذا أشار إبراهيم الإمام على أبي مسلم أن يُخلي خراسان من العرب الذين هم شيعة على.

رابعاً: اليمنيون، فهم معروفون بمقامهم ومنزلتهم في خراسان، وهم وإن كانوا شيعة

<sup>(</sup>١) عصر المأمون، أحمد فريد رفاعي: ٨٤.

عليًّ إلاّ أنّ الدعوة العباسية لا تتمّ إلاّ باستقطاب هؤلاء اليمنيين إلى هذه الدعوة الجديدة؛ ليضمنوا ولاء الخراسانيين لبني العباس، فإقناعهم يتطلّب أمراً كبيراً وجهداً استثنائياً تتطلّبه كفاءة أبي مسلم الخراساني. وهنا نقف على جهود اليمنيين -شيعة أهل البيت- وهم أشعرية اليمن في بذل الجهود الأولى في تشيّع الخراسانيين الفرس، وبذلك فالتشيع الفارسي عربي الهوى والهوية.

### أبو سلمة الخلال العباسي الكوفي المتمرد

وتنتقل الدعوة العباسية منعطفاً حديداً بعد مقتل إبراهيم الإمام، الذي أوصى إلى أخيه أبي العباس السفّاح، والانتقال من الحميمة قرب المدينة -التي اتخذها العباسيون منطلقاً لدعوتهم باستقبال الحجيج القادمين من كل البلدان ليطرحوا عليهم دعوتهم بعيداً عن عيون الأمويّين ورجالهم- إلى الكوفة ذات الولاء العلوي، وقد انضم في هذه الأثناء رجل كوفي يسمّى بأبي سلمة الخلاّل، وعمل مع العباسيين وساعدهم وهم في الكوفة، إلا أنّ أبا سلمة الخلاّل هذا عَدلَ عن الدعوة العباسية وانحاز إلىالعلويين. ولم يقف المؤرّخون على أسباب هذا العدول المفاجئ، إلاّ أنّنا نحتمل أنَّ أبا سلمة الخلال حينما دخل إلى الدعوة العباسية السرِّية دفعه ولاؤه لآل البيت ظنّاً منه أنّ العباسيين يمثّلون تطلّعات العلويين وآمالهم، إلا أنّه اكتشف بعد ذلك عداء العباسيين لآل على والتخطيط لمحاولة تصفيتهم، وحقدهم غير المبرّر لآل البيت المناهج، وهم مع ذلك يسعون في جملة أهدافهم إلى القضاء على المجموعة العلوية المنتسبة لآل البيت، والتي تتحرّك الدعوة العباسية على أساس النصرة لها، وهو نفاق سياسي ديني لم يعجب أبا سلمة الخلاّل، ممّا دعاه إلى الإنقلاب عليهم وإيجاد بديل علوي يخلف العباسيين في تنظيمهم ضدّ الأمويين، هذا أغلب الظنّ الـذي نحتملهُ هنا في تحوّل الخلال من التنظيم العباسي إلى محاولة إقناع العلويين بتولى زعامة المعارضة الأموية.

إلا أنّ أبا سلمة الخلال أخطأ في حساباته، فقد ظن أنّ هناك ثلاثة بدائل، وسيتفق أحدها معهُ ويَقبَل بعرضه، وهم: الإمام جعفر الصادق البيّلان، وعبد الله بن الحسن المحض، وعمر الأشرف.

أمّا الإمام الصادق عُلِيَكُم فقد رفض دعوة الخلاّل، وأحرق كتابه بالمصباح الذي كان أمامه، نافياً بذلك قبول أيّ حركة تنظيمية بهذه الصيغ المنطلقة من نقاشات سياسية غير شرعية، ومصالح دنيوية شخصية، ولم يكن الخلاّل يمثّل تطلّعات الأئمّة

الحق، ممّا دعا الخلاّل أن يَعرض الأمر على عبد الله بن الحسن المحض، الذي أخذ الحق، ممّا دعا الخلاّل أن يَعرض الأمر على عبد الله بن الحسن المحض، الذي أخذ بوعود الخلاّل واغتراره بالاندفاع في صنع القيادة البديلة عن بني العباس، ويبدو أنّ العباسيين كانوا قد وقفوا علىحركة الخلاّل وقبول عبد الله بن الحسن، ممّا دعاهم إلى قتل الخلاّل، والتوجّس من عبد الله بن الحسن، الذي آل أمرة بحبسه في عهد المنصور وقتل أبنائه بعد حروجهم على المنصور، ومواصلة العداء التقليدي بين العباسيين وبين بني عبد الله الحسنيين، بل قل بين العباسيين وآل عليِّ عموماً؛ ممّا المعاسمة إلى التنكيل والتصفية والقتل على يد العباسيين، الذين لا يزالون ينظرون الأقوى من بين كل فصائل المعارضة الأحرى.

#### تأريخية التنافس بين العباسيين

هذه هي حيثيات التأسيس للمنظمة السرية العباسية التي جاءت على أنقاض جهود التأسيس العلوي الذي بدأه أبو هاشم أول الأمر. من هنا نقرأ فلسفة التنافس الذي أحاط بتحركات العباسيين، وكيف أنّ هؤلاء الساسة المحترفين يمثّلون طموحات السياسي المحترف الذي من شأنه أن يسحق قيمَهُ ومبادِئه من أجل تحقيق الفوز السياسي الذي يؤهّله لتبوّء مناصب الدولة، متنكّراً بذلك لجميع حلفائه، وإذا كان الأمر كذلك فلا نستبعد ممارسات العباسيين القمعية مع حلفائهم التقليديين ليحيلوهم إلى أعداء تقليديين، وبذلك كانت حركة الدعوة العباسية مزدوجة، وهو العمل على إسقاط الأُمويين كدولة قائمة، وكذلك إقصاء المعارضة العلوية المنافسة للعباسيين في طموحاتهم.

إذن لم يكن الصراع العباسي العلوي صراعاً طارئاً وليد أحداث ما بعد تأسيس الدولة، بل هو صراع أيديولوجي تنظيمي أطلق شرارته العباسيون في بادئ الأمر، وأذكى روحه العباسيون أصحاب الدولة، متجاهلين بذلك دور آل عليِّ في إسقاط أنظمة الحكم الأموي، وتنظير الحركة الثورية التي أطاحت بآلٍ أبي سفيان، ومصادرة جهود العلويين وإحالتهم إلى أعداء ومعارضين مطاردين يُنكل بهم في كل موقع من ساحات الصراع السياسي الاجتماعي والديني، وهو أهمها، بل أشدّها.

من هنا ستكون القراءة التأسيسية للدعوة العباسية ولدولتها تمهيداً لفهم مجريات الأحداث الستي أحاطت بحياة الإمام الجواد عليه الذي عانى بشكل لا يمكن تصوره من المنافسة العباسية التقليدية التي تسحق معها كلّ المبادئ والقيم، والتي من شأنها أن تتّخذ معاناة الإمام الجواد عليه مع رجال الدولة العباسية، بل مع الآخرين من معارضيه الدينيين منحى جديداً تُستحق معه الدراسة والتمعن والتحقيق.

(والله ليجعلنَّ الله منيِّ ما يثبت به الحق وأهله، ويمحق الباطل وأهله)(١).

هكذاكان علي بن موسى الرضا عليه يقرأ غيب السماء في ولده القادم (محمد) إنّه الوريث الوحيد لإمامة حافلة بالتحدّيات التي تحيق بإمامة عليّ الرضا، وقد خرج توّاً من معترك الشبهات التي أثارتها (الواقفة) على إمامة أبيه، إنّهم كلابٌ (ممطورة) (٢) كما وصفهم الرضا من قبل؛ ليخرج من جولات تحدّياتهم منتصراً، مثبتاً لهم ولغيرهم إمامته الإلهية...

<sup>(</sup>١) الكافي، ٢/١/١، ح٧ قطعة.

<sup>(</sup>٢) انظر هامش إكمال الدين، ص٩٣.

#### قراءة في الصراع العباسي-العباسي

كان الجوّ ملبّداً بتحدّيات السياسة، فالمأمون لم تَنتَه سباقات تنافساته مع أخيه الأمين بعد... والغلبة الآن للحكمة وللحصافة، فليس للأمين وهو بين عباسيّين حظوة الانتصار، فهو خائر أمام رغباته وأهوائه وليس لنفسه الانقياد، لا لأهوائه الجامحة التي فتكت به أخيراً وألقت برأسه يتدحرج تحت أقدام من أحسن اللعبة مع أخيه المأمون، إنّه الحسين بن طاهر، ذلك القائد الطموح الذي لم يمهل الأمين أن يتنازل عن كرسيه بعد مفاوضاته مع هرثمة بن أعين الذي أحب أن يصلح أمر الأمين ويبقى على حشاشة نفسه(۱).

هكذا كانت أجواء السياسة العباسية... مراجل تغلي بالأحقاد والتنافس، ونفوس طامحة إلى الأثرة السياسية الجامحة..

ولم تكن السياسة قد ألقت ثقلها على جهة التحدّيات الأسرية لبني العباس فحسب، بل كانت تبعات هذا الانفلات تشحن النفوس الموتورة أن تروَّض في حُمّى التشكيك بإمامة الرضا الذي لم يولد له ولدٌ بعد...، أي كان هذا التنافس الأسري العباسي يلقى بظلاله على ساحة الأحداث..

وكانت الأحداث مأخوذة في حمى الصراع بين قوميتين، تُراهنان على هوى الأطراف في تقديم عنصر على عنصر، وقومية على أُخرى، وكان العرب يتوجّسون من تقدم الفرس لدى المأمون، وخشية بني العباس أن ينحاز الأمر للفرس بتولّي المأمون قيادة السلطة، وهاجس التنافس محموم في نفوس هؤلاء ومأخوذ بالجدّ في هم أولئك.

وشان القلّة من الغرباء أن يلتمسوا مواضع التقدم على حساب غيرهم، فأثيرت هواجس العباسيين من أُولئك القادمين... ولا ننسي ما للفارق العقائدي من

<sup>(</sup>١) انظر الأخبار الطوال للدينوري: ٣٩٩.

عظيم خطر في إذكاء روح التنافس، فظنّ بنو العباس أنّ الفرس أنصار العلويين وسيستأثرون بالأمر؛ لما للفرس من هوى التشيّع ومحبّة آل عليّ، وهي وراثة ورثوها يوم كان (الحمراء) بعض رعية الكوفيين في عهد علي البيّل الخليفة.. الإنسان... الأُغوذج في كلّ تعاملاته مع رعيته، وكان له الأثر في رفع الحيف عن أولئك المستضعفين من حمراء فارس، حي أزال عنهم ما عانوه أيام الخليفة الثاني من تحقيرهم والإزدراء بهم، فكان عاقبة أمره اغتياله على يد بعضهم ثأراً لحقوقهم المهدورة في عهده.

وكان فرق العهدين: أن انتصروا لعليّ الإمام وناصروه وأحبّوه وشايعوه، وأخفّوا بغضّهم للخليفة الثاني؛ لإسرافه في الإمعان بعزلهم ونقص حظوظهم من العطاء، وحــتٌ أصحابه على إخراجهم من جزيرة العرب، كما صرّح هو به في أُخريات حياته.

هـذه دواعي حبّ الفـرس لعليّ عَلَيْلِا وهي الدواعي ذاتهـا في محبة غير الفرس لعليّ عَلَيْلاً وهي الدواعي ذاتهـا في محبة غير الفرس لعليّ عَلَيْلاً، والإنسان رهين الإحسان، فكان عليّ عَلَيْلاً الإحسان في كلّ أموره، فلـ ميكن التشـيّع لعليّ عَليّ الموقوفاً على الفرس وحدهـم، ولم يكن حبّه مرهوناً لقومية دون أُخرى، فحبّ عليّ إنسانيّ يستعذبه كلّ إنسانٍ مولود على فطرة الخير والكمال.

#### 

كان الفضل بن الربيع (عروبياً) على ما يبدو، يثأر لقوميته من أُولئك البرامكة (الغرباء) الذي قدموا من بلاد فارس، فظلّ الفضل على (عروبة) الخلافة العباسية، وكانت لهذه القومية آفة التطرّف في حسم الأحداث لصالحها، وهذا آفة كلّ قومية، فحرّض الأمين أن ينازع أحاه المأمون، وعاضده عليّ بن عيسى بن ماهان الذي أنف تقدم العنصر الفارسي بتقدم المأمون، فعمد على التنكيل بمؤلاء (الفرس)، الذين تظاهروا على عروبة هؤلاء، هكذا تخيّل علي بن عيسى بن ماهان والفضل الذين تظاهروا على عروبة هؤلاء، هكذا تخيّل علي بن عيسى بن ماهان والفضل

بن الربيع ومن هم على شاكلتهما في إحداث الشغب بين الأخوين، فدفعا محمد الأمين على خلع أخيه المأمون ومبايعة ابنه بولاية العهد، وكان ذلك لثلاث خلون من شهر ربيع الآخر سنة (٩٤هه)، فقام إلى العهود التي كتبها الرشيد فحرقها، إمعاناً في نقض العهد ومخالفة المواثيق... ولم يكن أهل خراسان قد خفّوا لهذه البيعة بنقض تلك العهود، وكأنّ الخراسانيّين ثأروا لخؤلتهم في المأمون من أمّه الفارسية (مراجل) تلك الجارية السوداء، قليلة الحظّ من بين جواري الرشيد، والداخلة في خدمة سيدة القصر العباسي (زبيدة) والدة الأمين. وأنّى لبني العباس أن يُقنعوا أنفسهم بطاعة المأمون فيتغلّب بذلك عنصر الفرس ولتكون لهم الحظوة والسطوة من خليفتهم القادم (المأمون ابن مراجل الفارسية).



هكذا كان الصراع بين القوميّتين يؤججه أصحاب المصالح.. وتبعث فيه الحياة دواعي الأنفة والمكابرة بين الفريقين، فيأخذ هذا ما حظي به نسبه من التقدم في أمر الحلافة، ويستأثر الآخر ما ميّزته الفطنة في مستقبل الخلافة، فالأمين يفخر بحسبه العباسي، والمأمون يتفاضل بفطنته وذكائه.. ويتميّز الأمين باللهو والإسراف، ويتفرّد المأمون بالجدّ والإسفاف، وبين اللهو والجدّ.. والإسراف والإسفاف.. هوة ساحقة من التقدم والجدّ والمثابرة... ومن هذه الهوّة يتترّس الجدّ في جانب، واللهو في آخر.. ومنهما تنشأ محاسن الطرفين ومثالب الفريقين.. ومن سعيهما تتحقق آمال الأنصار وتكبر أحلام المؤيدين... وتأخذ حلوم ذوي الشأن حظوظ الجدة والأشرة من الأنصار الأوفياء وجماهير المؤيدين.. وتتقاعس مصالح العامة، فلم يجد مسن يُديم النظر فيها ليكشف عنهم عادية البلاء، ويُزيل عنهم حيف اللأواء، ويُزيل عنهم حيف اللأواء، ويُخبِهم مواضع الشرّ ووحشة الفتن، ويمنعهم بوائق العدوان عند إثارة الشغب في صفحة التنافس؛ حتى ألقوا الأمور على كاهل الحسد والأثرة، وأرخوا زمام طيً صفحة التنافس؛ حتى ألقوا الأمور على كاهل الحسد والأثرة، وأرخوا زمام

المصالح فأُلقي الجميع في حضيض نزاع انتهى إلى قتل المأمون للأمين، وانحاز كلّ فريق إلى حيث أهواؤه ومطامعه.



لم يسع المأمون إلا أن يعارض ما صدر من نزق الأمين ليواجهه بالحلم، وطيشه بالجدّ، ولهوه بالمثابرة، وبطشه بالعفو، وإساءته بالإحسان، وجهله بالحكمة، ولا نوعز هذا التباين في جبلّه المتناقضين إلى عفوية الحال، أو صدفة الأُمور، بل كان ذلك لرغبة المأمون أن يحتلّ مكانة الحرم في قلب الرشيد (الخليفة)، ورعاية الحشمة في نفوس بني العباس (الحاشية)، وسمعة الورع في أذهان العامة (الرعية)، وهذه العمري – مقوّمات السلطان، ودواعي ولاية العهد فيما إذا رغب الرشيد إناطة الأمر إلى أحدهما يوم ترجح الكفاءة على رغبات العاطفة، وتلتمس مقاييس الأهلية حين تحكم في الإختيار...

ولعلّ للنسب والحسب شأن في تقرير مصير ما آل الأمر إليه من اختيار الأمين ولياً لعهد الرشيد، وكان للمأمون حظّ الإمرة والولاية تبعاً إلى أخيه الأمين... وكان الرشيد يعلم فوارق النقيضين فيسجّل شهادته لولديه بقوله:

... وقد عنيت بتصحيح هذا العهد وتصييره إلى من أرضى سيرته، وأحمد طريقته، وأتق بحسن سياسته، وآمن ضعفه ووهنه، وهو عبد الله، وبنو هاشم مائلون إلى محمد بأهوائهم، وفيه ما فيه من الانقياد لهواه، والتصرف مع طويته، والتبذير لما حوته يده، ومشاركة النساء والإماء في رأيه، وعبد الله المرضيّ الطريقة، الأصيل الرأي، الموثوق به في الأمر العظيم، فإن ملت إلى عبد الله أسخطت بني هاشم (١)، وإن

<sup>(</sup>١) يعني بذلك: بني العباس دون آل عليّ، فإنّ العلويين ليس لهم شأن في الرغبة عن هذا وتقديم ذاك فيما يخصّ خلفاء بني العباس، الذي لم يشاركوهم في الأمر، ولم يقرّوا لهم بشيء.

### أفردت محمداً بالأمر لم آمن تخليطه على الرعية. .(١).

ولا نرجّع ما رجّحه الرشيد في أمر التفاضل على واقعه، بقدر ما ننقل صورة المأمون التي حاول أن يحسنها للعامة تحالكاً على السلطة، وطمعاً في الإمرة، وليس دخيلة المأمون أطهر من سيرة الأمين، ولا سريرته بأنقى من طيش أخيه، إلا فيما يسبقه بحسن التدبير، والاحتيال بحظوة الترشيح، والتنافس على استئثار أحدهما على الآخر حسداً وطمعاً..

#### 

ولعل للمأمون دواعيه في انبثاق ذلك السلوك الذي ميّزه عن أخيه، فشعوره بالعزلة من قبل بن أبيه ونظرتهم الدونية له دعته إلى تأسيس سلوك آخر في التعامل والرغبة في لفت الأنظار إليه...، فالعباسيون لم يقتنعوا بانحدار المأمون من خُؤولته الفارسية بسبب أُمّه مراجل، الأمّة المعروفة بعدم حظوتها بين نساء القصر، فهو في العرف العباسي ابن أمة، غير جدير لتقلّد أية مسؤولية ترفع من عُثيده (١) الحقير.. ولا بدّ للمأمون أن يسلك سلوكاً يرتفع على هذه النظرة الخسيسة التي قلّدها إليه العباسيون، فإذا تمرّد على تقاليد حياة البلاط وتقاليد الإمارة من اللهو والمحون والعبث فإنّه يتمرّد الآن على تقاليد بني أبيه العقائدية، التي ما برحت تُقدِّم أبا بكر وعمر على علي المينين، وتحاول عبثاً أن تنيط الحق إلى غير علي المينين، غير آبهة وعمر على علي المينين، وتحاول عبئاً أن تنيط الحق إلى غير علي المينين، عبر آبهة يوم كانوا يستجدون استعطاف الناس لهم، وميل القلوب إليهم، كما استجدوا بعضر المنصور قبل تسلمه الحكم، وقد كان صُعلوكاً يجوب مواطن الاسترزاق أبو جعفر المنصور قبل تسلمه الحكم، وقد كان صُعلوكاً يجوب مواطن الاسترزاق ومظان التقمّم...

(٢) المُحْتَد: الأصل والطبع والمقام والمنزلة والخالص من كلّ شيء، لسان العرب: ٢٠/٣ (مادة حتد).

<sup>(</sup>١) مروج الذهب: ٣٨٦/٣.

وإذا خالف المأمون بني أبيه في عقيدته فإنّه مدفوع بالانتقام من تقليدية هؤلاء ليصبح مثار الانتباه ومآل أهله وذويه، وليتحدّثوا به بعد أن كان مغموراً في حسّة النسب، ومهملاً في بُعد شُقّة الخُؤولة الفارسية، وليحذر منه بنو العباس فيحسبوا فيه حسابهم، ويأخذوا منه حذرهم، ويحتشموه موثوقاً بعقيدة العلوية الزاحفة إليهم خلف الأسوار العباسية الموصدة، فضلاً عمّا سيملكه من رصيد قوة الفرس الذين دخلوا البلاط منافسين للترك، ومبارزين للروم في حصولهم على حظوة القرب في البلاط العربي بماكان هؤلاء الفرس ينحازون في هواهم لعلي وآل علي للميلاء مكافأةً منهم على رفع الحيف منهم يوم كان عليُّ حاكم الكوفة وخليفتها، فقد نظر إليهم؛ ضحيّة العصبية القبلية حين كانت الكوفة تفاخر بقبائليتها وتفخر على كل عنصر من غير العرب، تمسّكاً منهم بما جعله الخليفة عمر تقدماً لهم علىغيرهم، وشدد على الفرس بأن يخرجوهم من جزيرة العرب إلى حيث لا يراهم هو وقبيله ممن همن هم على سنته وهواه في قوميتهم العروبية، حتى أنّه أنقص حظوظ الفرس من العطاء، وزاد للعرب في أعطياتهم دون مراعاة: ﴿إنَّ أَكْرَمَكُمْ عندَ الله أَتْقَاكُمْ الله العراك.

هكذا نشأت دوافع الفرس في حبّها لعلي ولآل علي البيّه الله الصدفة الإتفاق، أو وثبة النزق، أو طيش التعنّت، أو هوى العصبية، بل لداعي الفطرة، وانبعاث الوفاء في النفس الإنسانية بميلها إلى مَن أحسن إليها، فإنّ الإنسان مجبول على حبّ الإحسان، وإذا كان الفرس توّاقين لآل علي البيّل في هواهم، فما الذي يمنع المأمون أن يَدين بدينهم إنسان يأخذه حبّ علي، ويملك فيه عافية التطلّع إلى حياة علي البيّل ذلك الإنسان الذي يملك من مواصفات الخلافة الإلهية ما لا يملك غيره، ويقرأ المأمون في علي البيّل سيرة المجاهد كما يقرأ فيه سيرة الزاهد، ويتطلّع عليه عالماً كما يسبره حكيماً، ويبكيه مظلوماً كما يعرفه جادّاً في انتزاع حقّه لو لا حرصه على سلامة الإسلام، وبقاء الدين، ووحدة الأُمّة من الضياع...

فإذن (على السِّلام) ملحمة الإنسان الجهول الذي حاول بنو العباس أن يُزوُوه عن

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٣.

خيّلة الباحث عن الحقيقة، ويتجاهلوه حرصاً منهم على أن لا تقوم لبنيه قائمة، ويهملوا ذكره سعياً وراء إخفاء ما يملكه بنوه من رصيد المحبّة في قلوب الناس، وهم المعارضة الخفيّة لسلطان العباسيين، وكل هذا لا يُتني عزيمة الباحث عن الحقيقة في علي وآل علي المهيّلا، والمأمون باحثٌ من الباحثين، ومقتف لآثار الأوّلين، وفرق بين الباحث عن الحقيقة وبين المعتقد بها، فلربّ من يقف على الحقيقة كمطّلع، وربّ من يتابعها كمعتقد، وربّ من تدعوه دواع الرغبة في معرفة ما تخفيه دواعي الحسد، ودوافع الإنتقام، وكأنّ المأمون ثالث ثلاثة في اقتفاء الأثر، ومعرفة الجدّ في رغبة بني أبيه بإخفاء معالم على المي الميّلا، فجدً منهمكاً في متابعة الحقيقة دون اتباع الحق، وكان حريصاً كلّ الحرص على إبراز ما أخفاه المنافسون له من بني أبيه تنكيلاً منورة المكابرة وقد أشعرهم بأخم ظلَ الله في أرضه، وهم أهل بيت النبي النبي على الميّلا وبنيه...

إذن لم يكن المأمون متشيّعاً لعليّ عليّكي بقدر ما عني في معارضة بني أبيه، تمرّداً منه عليهم، وبحثاً عن الحقيقة دون الإعتقاد بها، وتثبيتاً للحقّ من غير اعتراف به، وطلباً للواقع خلافاً لما أظهره مع آل علي كما سيأتي... فضلاً عن إحراز رضا الفرس في دعواه التشيّع لعلي؛ ليضمن بذلك مناصرتهم في دفع المعارضين له من بني العباس، وحرصاً منه على كسب ود العلويين الثائرين، وسنجد أنّ عصر المأمون حفل بثورات المعارضة العلوية، كخروج أبي السرايا، السري بن منصور أحد بني ربيعة بن ذهل بن شيبان، ومناصرة بعض العلويين له، كالحسن بن الحسين بن زيد، ومحمد بن عمد بن زيد، والحسن بن إسحاق بن علي بن الحسين، ومحمد بن الحسين بن علي بن علي بن علي بن عمد بن جعفر بن محمد عند خروجه على المأمون وخلع نفسه عن البيعة بعد معارك يطول ذكرها، إلى غير غيد خروجه على المأمون وخلع نفسه عن البيعة بعد معارك يطول ذكرها، إلى غير ذلك من خروج العلويين عليه، وخطورة ذلك تكمن في كون المأمون خرج توّاً من أخيه الأمين، تاركاً في قلوب بني أبيه شعور الخيبة في أخطر معاركه منتصراً على أخيه الأمين، تاركاً في قلوب بني أبيه شعور الخيبة في

انشقاق عصبة الخلافة العباسية، وانخرام عصمة الرحم بين وريثي البيت العباسي في الخلافة، وهي أول حالة تقصم فيها عرى الإخوة بين متنافسَين ينتهي أمرهما بأن يُطوّف برأس أحدهما في آفاق البلدان، وهو أمر لا يرتضيه العباسيون، حتى يعلنوا تذمّرهم على المأمون ببيعتهم لعمّه إبراهيم بن المهدي المغني المعروف، رافضين بذلك المأمون، محتملين ما يصيبهم من عنت الطعن واللوم على سوء الاختيار لهذا المغني الماجن، وهو أمر يكشف عن مدى لجاجة الأحداث في أن تصل إلى هذا الأمر... ومن هذا فعلى المأمون أن يأخذ حذره من تمرّد محسوب يؤدي به وجملكه، فما السبيل إلى ذلك؟

#### 

ولعلّ بعضهم يذهب إلى غير ذلك، فهو يرى أنّ طبع المأمون كان مجبولاً على حبّ آل علي النّيلاً دون تكلّف الجاملة، أو التربّص في إرضاء الخصوم العلويين الذين باتوا يرون ملاحاة العباسيين لهم في العداء أمراً تقتضيه جبلّة التنافس، وطبيعة الحريص على اقتناص فرص الغلبة في بسط هيمنة السطوة على غيرهم من منافسيهم، ونقرأ فيما أرّخه ابن الأثير في كامله أنّ المأمون لم يتصنّع العطف أو يتكلّف الحب، أو يستأثر الشفقة على العلويين درءاً لخطر التهالك في الحصول على حطام الملك، أو دفعاً لاحتمال الأسوأ في اتخاذ بعض ما يلومه عليه بنو أبيه من تقديم آل على في حظوة التكريم وبسط أسباب التبحيل، أو كلّ ما من شأنه أن يرفع من مقامات آل على النهائية عتملاً لوم اللائمين وتعنيف العاذلين من بني أبيه.

قال ابن الأثير في كامله: قال أبو العباس أحمد بن عبد الله بن عمار: كان المأمون شديد الميل إلى العلويين، والإحسان إليهم، وحبره مشهور معهم، وكان يفعل ذلك طبعاً لا تكلفاً، فمن ذلك أنّه توفي في أيامه يحيى بن الحسين بن زيد بن علي بن الحسين العلوي، فحضر الصلاة عليه بنفسه، ورأى الناس عليه من الحزن والكآبة ما تعجّبوا منه، ثم إنّ ولداً لزينب بنت سليمان بن على بن عبد الله بن عباس وهي

ابنة عم المنصور - توقي بعده، فأرسل له المأمون كفناً، وسير أخاه صالحاً ليصلّي عليه، ويعزي أمّه؛ فإنّما كانت عند العباسيين بمنزلة عظيمة، فأتى إليها وعزّاها عنه، واعتذر عن تخلّفه عن الصلاة عليه، فظهر غضبها وقالت لابن ابنها: تقدم فصلّ على أبيك وتمثلت:

ثم قالت لصالح: قل له: يا بن مراجل، أما لو كان يحيى بن الحسين بن زيد لوضعت ذيلك علىفيك وعدوت خلف جنازته(١).

ولم تحد ما يعزّز نظرة أولئك الذين مالوا إلى تشيّع المأمون أو أفرطوا فيه بوصفهم أنّ المأمون قد غالى في تشيّعه، كما عن الذهبي في تاريخ الإسلام سنة (٢٠١ ما يضمن لنا قوة الحجّة في هذه المقطوعة التاريخية، فلربّما كان يدفعه موقف من مواقف الخطر السياسي الذي أحدق بالمأمون وشيعة عليّ يتربصون به، فأراد دفع غائلة الثورة والتمرّد، أو ربّما كانت شبهة اغتيال المأمون للإمام الرضا عليّه تخيق بالمأمون فيتوجّس من خلالها الغوائل، ويدرأ في ذلك عادية الثورات العلوية، أو النحسن الظن في هذه الواقعة أن نقول وعلى أحسن تقدير: إنّ المأمون كان يعجبه آل أبي طالب، فكان توّاقاً في مواصلتهم والحرص على برهم، لا لعقيدة الإيمان فيه، بل لجبلة الفتوة التي فُطر عليها المأمون، فأحب فتوة الطالبيين الموروثة من فتوة على وآله الطيبين، وإلاّ فليس ذلك ما يبرر تشيّع المأمون وانكفاءه على عقيدة يعلم فيها نماية ملكه وحتمية مآله.

ولعلّ ما يدور في خلد العباسيين، وما يجري في أروقة القصر من التهامس بين الساسة وأنصار العباسيين وقادة الأحداث وأُولي الأمر، وما يدبّ بين العامة فيما تلقيه الخاصّة من كون المأمون قد مال في هواه لآل على، وغلب عليه نصرتهم،

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، ٤٣٨/٦، عصر المأمون لأحمد فريد رفاعي: ٣٦٨.

وأحــذ بحبهم دفع بالمأمون أن يعتذر لقاضيه يحــي بن أكثم مقرّر عقيدة القصر، والسائس لتوجّهات البلاط العباسي، والمعروف بعدائه لآل على وأنصارهم من أنّه مأخـوذ بتهمة العداء للصحابة، وقد خرج تواً مـن مناظراته في الدفاع عن أحقّية على الخِلافة وتقديمه على بقية الصحابة، وهو أمرٌ يستحق عليه صاحبه في نظر (الآخر) أن يوصم بتهمة العداء لصحابة النبي الله الله وهو سلاح طالما يستخدمه أولئك المقلّدة من أجل إفشال أي مشروع إصلاحيّ لبيان حقائق تأريخ الأمة، وقمة العداء للصحابة بضاعة جاهزة بخسـة الأثمان يسوقها تجّار السياسة وقادة الفتن وأصحاب الأهواء المتناحرة، وكأنّ المأمون قد توجّس من نتائج مناظرة عقدها مع فقهاء بغداد وأهل العلم منهم في أمر الخلافة، فأراد أن يبعث برسالةً طمأنة إلى الخاصة من المقلدة وعامّتهم، وهاجس الإصلاح وتوجّسات التغيير تدور في أذهان أهل الحلّ والعقد، من ساسة العقائد الحاكمة والأهواء السائدة يومذاك. فقال المأمون لابن أكثم: يا أبا محمد، كره هذا المجلس الذي جعلناه للنظر طوائف من الناس، بتعديل أهوائهم وتزكية آرائهم، فطائفة عابوا علينا ما نقول في تفضيل على بن أبي طالب البَيْلِينَ، وظنَّوا أنَّه لا يجوز تفضيل عليٌّ البِّيلِينَ إلاَّ بانتقاص غيره من السلف! والله ما أستجيز أن أنتقص الحجّاج فكيف السلف الطيب؟! وإنّ الرجل ليأتيني بالقطيعة من العود أو بالخشبة أو بالشيء الذي لعلّ قيمته لا تكون إلاَّ درهماً أو نحوه، فيقول: إنَّ هذا كان للنبي الله الله قد وضع يده عليه أو شرب فيه أو مسه، وما هو عندي بثقة، ولا دليل على صدق الرجل، إلا أنّي بفرط النية والمحبة أقبل ذلك فأشتريه بألف دينار، أو أقل أو أكثر، ثم أضعه على وجهى وعيني وأتبرّك بالنظر إليه وبمسّم، فأستشفى به عند المرض يصيبني، أو يصيب من أهتمّ به فأصونه كصيانتي لنفسي، وإنَّما هو عود لم يفعل شيئاً، ولا فضيلة له يستوجب المحبّة إلا ما ذكر من مسِّ رسول الله عليه الله عليه المحبّة إلا ما ذكر من مسِّ رسول الله عليه فكيف لا أرعى حق أصحابه وحرمة من قد صحبه، وبذل ماله ودمه دونه، وصبر معه أيام الشدة وأوقات العسرة، وعادى العشائر والعمائر والأقارب وفارق الأهل والأولاد، واغترب عن داره ليعز الله دينه ويظهر دعوته؟! يا سبحان الله! والله لو لم يكن هذا في الدين معروفاً لكان في الأخلاق جميلاً! وإنّ من المشركين لَمَن يرعى في دينه من الحرمة ما هو أقلّ من هذا. معاذ الله ممّا نطق به الجاهلون...(۱). إلى آخر ما يعتذر به إلى يحيى بن أكثم، وما يسوّغه من دفاعه عن علي الميّلا في حقّه وعن مذهبه في تقديمه على غيره، وهو بعد لم تثبت لنا صحة اعتقاده الشيعي أو إيمانه الراسخ، ففي مناورات السياسة ما تخفي الأحداث وراءها مقاصد التناحر ودواعي التنافس، ومقتضيات التصفيات السياسية، وقتل الخصوم، وكان علي بن موسى الرضا علي بعض من نالته كؤوس حتوف الإحتراب السياسي والتنافس المحموم بحمى تداعيات الأثرة والتهالك على حطام السلطان.

### 

لم يسع المأمون إلا أن يأخذ حذره كما قلنا، فما الذي يفعله غير أن ينقلب على تقليدية آبائه في عداءهم لآل علي، حتى يعمل على تقريب الإمام علي بن موسى الرضا ويتشفّع عند العلويين بتوليته ولاية العهد، فضلاً عمّا سيحدثه المأمون من التلويح لبني أبيه بإخراج الأمر منهم إلى معارضيهم من آل علي، إن لم يحسنوا مع المأمون التصرف ويعملوا معه على إدارة الأمر، والقضاء على تمرّدات العلويين وثوراقم، أي سيجعل ولاية العهد قوةً ضاغطةً على الوجود العباسي، مهدِّداً إيّاهم على مصادرة مجدهم وهيبتهم، وكسر شوكتهم، أي كانت ولاية العهد للإمام الرضا للبيّل من قبل المأمون رسالة مفتوحةً قرأ فيها العباسيون حاضرهم واستشرفوا فيها مستقبلهم، ثمّا دعاهم إلى التخلّي عن عزمهم في الإبقاء على إبراهيم بن المهدي بديلاً عن المأمون، ومقابل هذا أن يقصي المأمون الإمام الرضا عن ولاية العهد بتصفيته سمّاً واغتياله، وإرضاءً للنزعة العباسية، وتمّت الصفقة الخسيسة بين الطرفين، فشلّت يد البائع، وتبّت يمين المشتري,



حاول المأمون دون جدوى أن يضع الأمر في عنق الإمام، مختبياً خلف نوايا عدة، والإمام كان رافضاً له أشد الرفض، محبطاً بذلك مشاريع المأمون، وساعياً إلى تحويل ما عزم عليه المأمون من فتح إلى هزيمة، ومن نصر إلى خذلان، ومن نجاح إلى إحباط، فالمأمون أراد أن يدخل اللعبة منتصراً بما يحسنه من تدبير السياسة، والإمام عاجله في إفشال اللعبة بما يملكه من حنكة التبصر في عواقب الأمور، والمأمون أضعف من أن يجعل الإمام سبباً في تنفيذ مآربه، أو قنطرة تُوصِلهُ إلى تحقيق مصالحه، والإمام أجلُّ من أن يُصغي للمأمون أو يركن إلى زبرجة وعوده، فالإمام لا يرفعه ما يمنحهُ المأمون من خلافة مزعومة، وسلبيته حيال عرض المأمون فالإمام لا يحول عنه أحد كشف عن تداعيات خلافة بني العباس غير المشروعة، والإمام لا يحول عنه أحد دون الخلافة الشرعية، فهو لم يكن في يوم ما محتاجاً إلى عرض المأمون، أو مخذولاً من إزواء الرشيد، فخلافتهم ملك دنيوي، وخلافته نصّ إلهي.

وهـذا أمر جديـر بالتأمّل والتبصّر بما آلت إليه الأُمـور... فعرض الخلافة كان مدفوعاً من قبل الإمام، محتجّاً على المأمون بأنّ الأمـر ليس بيدك، فإن كانت الخلافة لك فـلا معنى لمنحها غيرك، وإن كانت لغيرك فـلا يجوز أن تجعل لي ما ليس لك، وكان ذلك جديرٌ بإدانة المأمون وأسـلافه في عدم مشروعية خلافتهم، ولنسـتمع إلى ما دار بين الإمام الرضا وبين المأمون في شـأن الخلافة؛ لينبلج الحق لذي عينين...

روى الصدوق بسنده، عن علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن أبي الصلت الهـروي قال: إنّ المأمون قال للرضا الشِّلان: يا بن رسول الله، قد عرفت علمك وفضلك وزهدك وورعك وعبادتك، وأراك أحقّ بالخلافة منّي.

فقال الرضا عَلَيْكِمْ: (بالعبودية لله عزّ وجلّ أفتخر، وبالزهد في الدنيا أرجو النجاة من شـرّ الدنيا، وبالورع عن المحارم أرجو الفوز بالمغانم، وبالتواضع في الدنيا أرجو الرفعة عند الله عزّ وجلّ).

فقال له المأمون: فإنّي قد رأيت أن أعزل نفسي عن الخلافة وأجعلها لك وأبايعك.

فقال له الرضا البَيْلِينَّ: (إن كانت هذه الخلافة لك والله جعلها لك فلا يجوز لك أن تخلع لباساً ألبسك الله وتجعله لغيرك، وإن كانت الخلافة ليست لك فلا يجوز لك أن تجعل لي ما ليس لك).

فقال له المأمون: يا بن رسول الله، فلا بدّ لك من قبول هذا الأمر.

فقال عَلَيْكِمْ: (لست أفعل ذلك طائعاً أبداً).

فما زال يجدّ به أياماً حتى يئس من قبوله.

فقال له: فإن لم تقبل الخلافة ولم تجب مبايعتي لك فكن ولي عهدي، تكن لك الخلافة بعدي.

فقال الرضا عَلَيْكِمْ: (والله لقد حدثني أبي، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عَلَيْكِ، عن رسول الله عَلَيْ: إنّي أخرج من الدنيا قبلك مسموماً مقتولاً بالسُمّ مظلوماً تبكي علي ملائكة السماء وملائكة الأرض، وأُدفن في أرض غربة إلى جنب هارون الرشيد، فبكى المأمون!

ثم قال له: يا بن رسول الله، ومن الذي يقتلك أو يقدر على الإساءة إليك وأنا حيّ؟!

فقال الرضا البَيْلان: (أما إنّي لو أشاء أن أقول لقلت من الذي يقتلني).

فقال المأمون: يا بن رسول الله، إنَّما تريد بقولك هذا التخفيف عن نفسك ودفع هذا الأمر عنك، ليقول الناس: إنّك زاهد في الدنيا.

فقال الرضا السِّلِينَّ: (والله ماكذبت منذ خلقني ربّي عزّ وجلّ، وما زهدت في الدنيا للدنيا، وإنّي لأعلم ما تريد).

فقال المأمون: وما أُريد؟

قال عليب الأمان على الصدق).

قال: لك الأمان.

قال السَّلِيَا: (تريد بذلك أن يقول الناس: إنَّ علي بن موسى الرضالم يزهد في الدنيا، بل زهدت الدنيا فيه، ألا ترون كيف قَبل ولاية العهد طمعاً في الخلافة؟

فغضب المأمون ثم قال: إنّك تتلقاني أبداً بما أكرهه وقد أمنت سطوتي، فبالله أُقسم لئن قبلت ولاية العهد، وإلا أجبرتك على ذلك، فإن فعلت، وإلا ضربتُ عنقّك.

فقال الرضا الشخلان: قد نهاني الله أن أُلقي بيدي في التهلكة، فإن كان الأمر على هذا فافعل ما بدا لك، وأنا أقبل ذلك على أني لا أُولِي أحداً، ولا أعزل أحداً، ولا أنقض رسماً ولا سنّةً، وأكون في الأمر من بعيد مشيراً.

فرضى بذلك، وجعله ولي عهده على كراهة منه التِّلام بذلك(١).



لم يثبت النصّ مفخرةً للمأمون، ولم يجعل له مكرمة التنازل عن الخلافة إلى الإمام الآ لعبةً ماكرةً مكشوفة الأوراق، حليّة الغايات، ولم يستطع أولئك الذين يذهبون إلى تشيّع المأمون أن يثبتوه وبين أيديهم نصّ الإدانة لتصرف المأمون فيما عزم عليه من قتل الرضا إن هو يرفض فكرة تحويل الخلافة، أو مسألة قبول ولاية العهد، وأي ولاء هامون ليس له خيار إلاّ خيار القتل فيما إذا تسبب الإمام الرضا في أمر إحباط مشروع المأمون؟! وأيّ تشيّع هذا والإمام يتعرّض لكراهية القبول في أمر لم يكن هو راضيه، فصار المأموم متبوعاً، وغدا الإمام تابعاً؟! فأيّ تشيّع بعد هذا يبقى للمأمون؟!

نعم، كان المأمون قد استهواه التشيّع كإنسان تحكّمت فيه رغبة الحق كمعرفة

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا للبيِّليِّ للصدوق: ١٥١/٢.

بحردة عن كل دواعي السلطان، وهواية البحث تأخذ الإنسان إلى مديات الرغبة الصادقة حينما يتخلّى عن نوازع السطوة، بل قد يتأصّل الخير في كوامن الفطرة ليدفع الإنسان لأن يعود إلى إنسانيته كإنسان مجرّد عن كلّ النقائص العارضة على توجّهات الخير، المستوحاة من سلامة الفطرة إذا ما هي نحت من معائب النفس الهابطة إلى حضيض الأشياء.

كان المأمون - كما أشرنا- يعاني من عقدة النقص التي تُلقي بظلالها على شخصيته المنعزلة والطموحة كذلك، فالنقص أشعر المأمون بِدُونية الإنتساب لأُمّه الفارسية، وكانت مراجل عنواناً كبيراً لمعاناة المأمون التي خلقتها نظرة العباسيين الله.

والذي نريد قوله: أنّ المأمون شـنّ في (عباسيته) الخاصة به، فهو لم يحمل معه (عباسية) الرشيد ولم يتخلّ منها كما في (عباسية) الناصر... ولم يختر الوسطية في عباسيته بعد ذلك، فعباسيته لغز محيّر خاض فيه الكثير، فمنهم من أقصاه عن عباسيته وأحاله شيعياً خالصاً، ومنهم من ذهبت به المذاهب دون أن ينتهي بنتيجة معينة، وهكذا تضاربت آراء المحقّقين، وتعارضت رُؤى الباحثين، فلم يحطّوا رحالهم إلى ما تطمئن له نفوسهم، أو يتّفقون على رأي يقطعون به شأفة العصبية في الاستنتاج التأريخي، وأي استنتاج لأية قضية تأريخية لأيمكن الوقوف منها موقف المتحيز ما لم يتجرد المؤرخ عن نزعاته العصبية، أو نظرته القبلية، ليلقي عنان الحقيقة إلى حيث تسلكه من وهاد التحقيق إلى مكامن قضايا أخفتها نزعات الرغبة في إثبات ما يستسيغه هو وما تهواه نفسه.

### ## ## ## ##

ومهما يكن من أمر فإن تحمة تصفية الإمام الرضا لن تتخطّى المأمون، او تتعدّاه إلى ابني الفضل، او تتجاوزه بتآمر الحاشية على قتله، فإن سنة تصفية الخصوم قد عرفت منذ زمان، وسعد بن عبادة أول من ذاق كأس حتوف المعارضة السياسية،

وأوعزوا تصفيته إلى الجنّ فقالوا: (قتلت الجنّ سعداً)، ولم نسمع قبل وبعد مصرع سعد أن تدخّلت الجنّ في تصفية الخصوم، فإنّ حنّ السياسة أفتك وأشد بطشاً.. ولم يُخفِ التاريخ ما ابتكره ابن أبي سفيان في دسّ السمّ بالعسل، فأودى بخصومه إلى حيث شاءت لهم (جنود الله من العسل)، وهو ما استساغه ابن أبي سفيان أن يطلق على مكائده فيوعزها إلى (جنود الله)...

وفي معرض تحليله لشخصية المأمون السياسية ذكر يوسف العشر في تأريخ عصر الخلافة العباسية ما نصّه: (... وكان إذا فاجأته حادثة أخّر حلّها حتى يستقيم له الرأي فيها. وهو على كلّ حال يحلّ المسائل هادئاً دون أن يكون في الأمر إثارة أو استثارة، ليس فيه عنف ولا قسوة، يرغب في أن يكون حلاً هادئاً ناعماً لطيفاً (۱)، لعلّ الناس في عصره ما كانوا يشعرون بأهميّة الحلّ، ولا يقدّرون قيمته، قد يلجأ في هذا الحلّ إلى السمّ أو إلى قتل الناس، ولعلّه كان يفعل ذلك لصالح الدولة (۱). ولعلّه كان يفض ل الحلول الهادئة هذه على إرسال الجيوش وقتال الناس، وكان بعد أن يوعز بالسمّ ويقتل من يقتل يتبرأ من هذا الفعل، ويعلن سخطه عليه، بل يحاول أن يخفي تدبيره وراء ترتيب جديد: يُنعم على أهل الشخص المقتول، ويُضفي عطفه على اسم المسموم واسم ذويه...

ولعلّه كان من خطّته أيضاً أن يفتدي نفسه بعليّ الرضا بن موسى، فإنّه ما مضى على وفاة الفضل بن سهل عدد من الأشهر حتى تناول على الرضا بن موسى كمية كبيرة من العنب وكان يحبّه فمات(٣). لعلّنا لا نصدّق أنّ إنساناً يموت من أكل

<sup>(</sup>١) من العجيب أن يصف الكاتب حلول الاغتيال بأنَّا حلول ناعمة لطيفة، وإلاّ فمن القبيح أن تكون المعارضة أو الإختلاف في الرُّؤى سبباً للتصفيات الجسدية، بإ, وحتى الفكرية كذلك.

<sup>(</sup>٢) وهذا تعليل أعجب، إذ يستحسن الكاتب مثل هذه الحلول اللاأخلاقية ويسوّغها بأنَّما لمصلحة الدولة، فأيّ دولة هذه تقوم على تصفيات الخصوم وصراع الإرادات، ثم هي بعد ذلك تسوّقها بأنّما لمصلحة عقلائية؟!

<sup>(</sup>٣) هذا ما حاوله بعضهم أن يشوّهوا الحقائق ويدّعوا أنّ الإمام الرضا اليَّلِين قد مات من تناول كمية كبيرة من العنب؛ ليحاولوا أن يبعدوا شبهة قتل المأمون له، ولم نعهد من قبل أنّ أحداً مات من كثرة أكل العنب، بل ثبت علمياً بأنّ العنب من المواد التي يتقبّلها الجسم دون أية مضاعفات صحية، كثر ذلك أو قل، إلاّ أنّ المؤرّخين يشاركون الحاكم في جريمة قتل الخصوم بتبريرات يفتعلونما لا تطرأ على بال حتى

العنب إذا لم يكن في العنب ما يؤثر في الحياة كالسمّ مثلاً، أعلن المأمون حزنه على وفاة الرضا، ولم يغيّر سياسته في الأمر، بل استمرّ على لبس الخضرة(١)...

وهكذا هي سيرة المأمون، فإنه ليس بدعاً من ذوي السياسة وأهل الرئاسة حيث يختمون تحالفاتهم بالاغتيال لمنافسيهم الأقوياء... فالمأمون فكّر في بيعته علي الرضا، فأعظم أن يرجع عنها، وخاف إذا رجع ان يثور عليه أهل خراسان فيقتلوه، فعمد إلى سياسة الفتك، فدسّ إليه من أطعمه عنباً مسموماً فمات (٢).

ولم يكن هذا الرأي قد اختص به جرجي زيدان حتى وافقه أحمد شلبي بقوله: إن ثورة بغداد قد أرغمت المأمون على التخلص من الرضا...(٣).

وليس المحدّثون قد انفردوا في هذا الرأي، فإنّ أبي الفرج الإصفهاني ذكر في مقاتل الطالبيين ما يؤكّد ذلك، فقال: (وكان المأمون عقد له على العهد من بعده -أي الرضا- ثم دسّ إليه بعد ذلك سمّاً فمات)(1).

ولم ينكر ابن الطقطقي في آدابه السلطانية ما ارتكبه المأمون من قتل الإمام الرضا المسترضاء لبني العباس، وأن في موته ذهاباً لخوفهم وتوجّسهم ممّا ستؤول إليه ولاية عهد الرضا بزعمهم، فقال في معرض تأريخه للمأمون: (ثم دسّ إلى علي بن موسى الرضا على سمّاً في عنب فمات من ساعته، ثم كتب إلى بني العباس ببغداد يقول لهم: إنّ الذي أنكرتموه من أمر علي بن موسى قد زال، وإن الرجل مات، فأجابوه أغلظ جواب)(٥).

وحسبنا جواب عبد الله بن موسى بن عبد الله بن الحسن بن عليّ على رسالة بعث بها المأمون إليه، حيث توارى عنه، فأرسل إليه أماناً وأوعده بولاية العهد،

منفِّذ الجريمة نفسه.

<sup>(</sup>١) تاريخ عصر الخلافة العباسية، ليوسف العشر: ٩٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) تاريخ التمدّن الإسلامي: ٤/٤.

<sup>(</sup>٣) التأريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية: ١٠٧/٣.

<sup>(</sup>٤) مقاتل الطالبيّين: ٤٥٤.

<sup>(</sup>٥) الآداب السلطانية.

فقال عبد الله في معرض جوابه إليه:

وصل كتابك وفهمته، تختلني فيه عن نفسي ختل القانص، وتحتال علي حيلة المغتال القاصد لسفك دمي، وعجبت من ذلك العهد وولايته لي بعدك، كأنّك تظنّ أنّه لم يبلغني ما فعلته بالرضا، ففي أيّ شيء ظننت أيّ أرغب من ذلك!! أفي الملك الذي قد غرّتك نضرته وحلاوته، فو الله لئن أُقذف -وأنا حيُّ- في نار تتأجّج أحبّ إليّ من أن ألي أمراً بين المسلمين، أو أشرب شربة من غير حلّها مع عطش شديد قاتل.. أم في العنب المسموم الذي قتلت به الرضاً؟!(١).

## وفي خبرٍ آخر:

فبأيِّ شيءٍ تغرين؟ ما فعلته بأبي الحسن -صلوات الله عليه- بالعنب الذي أطعمته إيّاه فقتلته (٢).

وأحسب أن هذه الرسالة من شأنها قطع عادية اللجاج في أمر شهادة الرضا على يد المأمون. فعبد الله بن موسى هذا قريب عهد على حادث الاغتيال، وهو مترصِّد لسلوك المأمون ومذهبه في تصفية الخصوم، ودم الرضا من ذحول الهاشميين المعارضين لسياسة العباسيين، الذين ما فتأوا يتحلّصون من آل عليِّ بمثل هذه الغيل وتلك الدسائس سبب في غَليان الهاشميين بالثورة، إنتقاماً ممّا أقدم عليه المأمون في التمادي بقتل الإمام...

ولأبي فراس الحمداني موقف من العباسيين يحاججهم بسوءاتهم، وأشهرها اغتيال الرضا وتصفيته بسم المأمون، ففي رائعته الميمية يذكر بحا أمر الاغتيال بقوله:

ليس الرشيدُ كموسى في القياس ولا مأمونُكم كالرضا إن أنصفَ الحكمُ

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيّين: ٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩٩٦.

باؤوا بقتل الرضا من بعد بيعته وأبصروا بعض يوم رُشدهم وعُمُوا

ولم تقف التهمة في حدود الاغتيال المروِّع، بل عمد المأمون أن ينفي تهمة كهذه عن نفسه، فأرسل إلى ابن الرضا وخليفته (محمد السَّيْلِيُّ)، فكان من أمره ما يتكفّله بحثنا هذا...

الوليدالمبارك

### الوليد المبارك

كانت تلك الليلة مليئةً بالمفاجئات للسيّدة حكيمة بنت الإمام موسى بن جعفر الميها محين أبلغها الرضا بأنّ الخيزران أصابحا الطلق، وعليها أن تحضرها لتليها أمرها... كانت حكيمة وجلةً من تلك الليلة، فهي تستشعر خوفاً مصحوباً بأمل الحدث الجديد، وتتوجّس ممّا تخفيه هذه الليلة من تلك المفاجئات.. فحكيمة قلقة الآن ممّا ستتلقاه من بشارة المولود الذي طال انتظاره وأخيها وقد بلغ الخامسة والأربعين.. وتحديات الآخرين تتصاعد وتائرُها لتُشكّك في إمامته، بدعوى أنّ الإمام لا بدّ أن يلي أمره إمام مثله، ولم يحن لأخيها الذي يواجه تشكيكات الخصوم أن يولد خليفته الموعود... فربما ستلد الخيزران غير ما ينتظره المنتظرون من شيعة الإمام، الذين بدورهم يواجهون تحديات الخصوم، ولجاجة المشكّكين، وشماتة الحاقدين، وخوض الخائضين في إمامة علي خليفة أبيه موسى.

وما الذي يفعله أولئك الواقفة على إمامة موسى غير مواجهة الرضا وشيعته بالاستدلال على صحة مزاعمهم، من كون الأمر قد وقف على موسى بن جعفر الذي لم يخلف إماماً بعده.

هــذه الهواجس تتزاحم في ذهــن حكيمة، التي ما فتأت تراقــب الموقف بحذر عندما أخذ خيزران الطلق وأُطفئ المصباح... ارتاعت حكيمة من هول اللحظات الحاسمة، حتى واجَه حكيمة شيءٌ يتجلّى أمامهما، عليه شيء رقيق كهيئة الثوب، ونور يسطع من ذلك الوليد حتى أضاء البيت... لم تتمالَك حكيمة نفسها، حتى وثبــت للوليد تأخذه برفق مصحوب برعــدة اللحظات المهيبة، وهي تتناول ذلك الموعود إنّه (محمد).

سبحانك اللهم وبحمدك، كلّ شيء عجيب في ولادة هذا الحبيب القادم من ثنايا الانتظار الأليم، الـذي أذاق (أبا محمد) والده الإمام صنوف الاعتراض وغصص

الشامتين الذين يأملون إحباط خلافة الله بكلّ ما لديهم من حول وقوة، ﴿وَيَأْبَى اللهُ إلاّ أَنْ يُتِامَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾(١). تُتَمم حكيمة بهذه الهواجس وتلهج بالوليد الجديد... إنّه (محمد) يا أبا محمد...

وقد ناولته حكيمة بعد أن فتح الرضا باب الغرفة ليضعه في مهده؛ ليقول لها: (يا حكيمة الزمي مهده). لم تبارح حكيمة مهد محمد حتى رأت في يومه الثالث ما لم تره في غيره... تُحدِّق حكيمة في الوليد الجديد الذي يرمق السماء ببصره؛ لينظر يميناً وشمالاً فيتمتم بكلمات الوحدانية... نعم، تسمع حكيمة صوت الوليد في يومه الثالث: (أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً رسول الله...) لم تتمالك حكيمة نفسها بعد أن أخذتها رعدة لا تحملها رجلاها المرتجفتان لتقوم بمشقة كبيرة فتُخبر الإمام بأنّها رأت عجباً وسمعت عجباً..

أبا محمد، وليدك الميمون ما فتأت أبارحه حتى يريني ما أعجب منه، إنّه يتشهد، وتحكي له كلّ ما تراه بنبرات مرتجفة.. كان الإمام يدرك أنّها مفاحئة لحكيمة ولغيرها في كلّ ما تراه من ولده الميمون، فيقول: (يا حكيمة، ما ترون من عجائبه أكثر).

### \$15 \$15 \$15 \$15 \$15

ويكبر (محمد) لتكبر فيه عناية أبيه الذي يتطلّع إليه بشغف مصحوب بعناية والده الإمام.. فهو الآن (أبو جعفر)، يخاطبه الإمام بكنيته تعظيماً له، وتوقيراً لمقامه المقدّس.. إنّه أبو جعفر... وهو المولود المبارك يا يحيى..

ولم يكتم يحيى الصنعاني تساؤلاته عن المولود الجديد، فيبادر الإمام متسائلاً: جعلت فداك، هو المولود المبارك؟ فيجيبه الإمام: (نعم يا يحيى، هذا المولود الذي

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٣٢.

الوليدالمبارك

لم يولد في الإسلام مثله مولود أعظم بركةً على شيعتنا منه)(١).

ولم يجد الإمام الرضا بداً من التنويه بمنزلة أبي جعفر المِنظِين، فهو لحمة من رسول الله الله وهــو روحه، بل هو بعضه، فقوله لابن نافع حين دخل عليه: (يا ابن نافع، سلّم وأذعن له بالطاعة، فروحه روحي، وروحي روح رسول الله)(٢).

ولا يعني قول الإمام إلا إشارة إلى نسب ولده، وأنّه ينتمي إلى رسول الله، فليس عند ابن نافع شك في ذلك، ولم يخفّ على أحد ولا على ابن نافع ذلك، بل أراد الإمام أن ينوه عن وراثة أبي جعفر له، ومن ثم وراثته لرسول الله، فهو روحه يا ابن نافع... وليس بعد ذلك تفصيل...

كان أبو جعفر يتلقّى الرسائل من أبيه (المبعد) إلى خراسان.. وكان الوالد يراقب عن كثب أحوال أبي جعفر، فكانت بينهما مراسلات تفصح عن جلالة (محمد) بالرغم من صغر سنّه، وكان الرضا يُتحف ولده بأنواع التبحيل، وفوق ذاك فقد كان يفديه.. فأيّ منزلة هي إذن؟ وأيّ كرامة تُحيط بالمذخور لوراثة الإمامة؟! كان الجواد عشراً في ثنايا رسائل والده عطفاً مشوباً بشوق البعد وعناء الفراق... وكان يتطلّع برسائل والده فيقرأ فيها عناية تنطوي فيها حرارة الشوق مع قداسة التعظيم، وهو أمر لا يقف عند حدود المراسلات، أو يندرج في شؤون المخاطبات، أو يرتسم في ملاكات التشريف بقدر ما هو تنويه على أمر خطير، ومكانة جسيمة لا تكشفها إلا مخاطبات الإمام لأبي جعفر حين يكتب له: بسم الله الرحمن الرحيم، أبقاك الله طويلاً، وأعاذ من عدوّك يا ولد، فداك أبوك..

<sup>(</sup>١) فروع الكافي: ٣٦١/٦، باب الموز.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن شهر آشوب: ٣٨٨/٤.

وفي نفس الرسالة يخاطبه: وقد أوسع الله عليك كثيراً، يا بني فداك أبوك..

وفي قوله: (أبو جعفر وصيّي وخليفتي في أهلي من بعدي...) ينكشف سـرّ مكانة أبي جعفر، وخطر منزلته عند أبيه... فهو وصيّه وخليفته.

### 

كان الرضا ملازماً لمهد (محمد) عدّة ليال.. لا يفارقه، وهو أمر أثار استغراب أحدهم، وسأل الرضا الميلان عن سبب ذلك؟ وهل ملازمته لمهد الوليد تعويذاً له من عين الحاسدين؟..

أجل، لم يدرك المتسائل سرّ هذه الملازمة، وظنّه أنّها ملازمة الوالد لوليده الوحيد الذي يخشى عليه كيد الحاسدين... ولم يتبيّن لهذا السائل أنّه أمر عظيم يكتنف هذه الملازمة ليالي عدة..

إنّه أمرٌ أعظم من أن يدركه هذا وغيره، فيكتفي الإمام عَلَيْكِم بأنّ ذلك من أسرار الوراثة وخصائص الإمامة... إنّه العلم يا هـذا،.. وأيّ علم هو يتلقّاه أبو جعفر في مهده ولم يزد الإمام على أكثر من قوله: (ويحك! ليس هذا عوذة، إنّما أغرّه بالعلم غرًّ)(١).

وهكذا يكبر أبو جعفر، ويكبر معه علمه ورعاية الوالد الحبيب... وأيّ لحظاتٍ هي، وأبو جعفر يراقب والده وقد ودّع البيت وداع من لا يرجع بعد سفره هذا؟...

ولم يترضِ أبو جعفر أن تمرّ هذه اللحظات العصبية إلاّ ليعبّر عن ألمه واستيائه لما سيفعل بوالده المعظّم.. وهل يخفى على أبي جعفر ما تنطوي عليه الأيام الزاحرة بالمفاحئات؟ وهل فات أبو جعفر الصبيّ الرباعيّ أو الخماسيّ أن لا يدرك ما هو

<sup>(</sup>١) الإمام الجواد سيرة وتاريخ، عدنان الحسيني: ١٦.

الوليدالمبارك

فيه أبوه؟ وهل خفي على الرضا ما تُكِنّه نفس أبي جعفر وتنطوي عليه من معرفة المستقبل بتفاصيله؟!

ولم يستغرب الرضا ما بدا على أبي جعفر ولده من قلق وهم وحزن عبر عنه بلزومه الحجر، ولم يبارحه حتى جاء والده فاستجاب إليه، وبقي موفّق الخادم متعجّباً ممّا يراه من هذا الصبي الحزين على فراق والده!

وأيّ صبيٍّ في الرابعة يدرك ما تجري الأحداث والوقائع ممّا يجعل موفّقاً الخادم متحيرًا لإدراك أبي جعفر خطورة الأمور التي ستؤول إلى تصفية الإمام؟ ولم يَحِر الخادم موفّق فعل شيء وهو يرى الصبي (محمداً) لم يبرح الحجر...

فهذا أُمية بن علي القيسي (١) الشامي يحكي لنا مشاهداته عن سلوك الصبيّ الذي يرافق والده عند طوافه، قال:

كنت مع أبي الحسن المِيَّلِيَّ بمكّة في السنة التي حجّ فيها، ثم صار إلى خراسان ومعه أبو جعفر، وأبو الحسن المِيَّلِيِّ يودّع البيت، فلمّا قضى طوافه عدل إلى المقام فصلّى عنده، فصار أبو جعفر إلى الحجر فجلس فيه فأطال، فقال له موفّق: قم جعلت فداك، فقال: (ما أُريد أن أبرح من مكاني هذا إلاّ أن يشاء الله)، واستبان في وجهه الغمّ، فأتى موفّق أبا الحسن المَيَّلِيَّ فقال له: جعلت فداك، قد جلس أبو فأتى موفق أبا الحسن المَيَّلِيَّ فقال اله: جعلت فداك، قد حلس أبو جعفر في الحجر، وهو يأبى أن يقوم، فقام أبو الحسن المَيَّلِيَّ فأتى أبا جعفر فقال: (قم يا حبيبي) فقال المَيَّلِيَّ : (ما أُريد أن أبرح من مكاني هذا)، قال المَيِّلِيِّ : (بلى يا حبيبي) ثم قال المَيْلِيِّ : (كيف أقوم وقد ودّعت البيت وداعاً لا ترجع إليه؟)، فقال له المِيَّلِيِّ : (قم يا حبيبي) فقام معه قام الم

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث: ٤٤/٤، ت٨٤٥١. وفيه في نسخة: (القَبسي).

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٢/٨٧٤.

ولم يُدرك الباقون نعي (محمد) لوالده الإمام... فلعلّ في نفوس هؤلاء تكمن حيرة الموقف، وهيبة التأبين، وقداسة النعي المستوحى من الغيب...

إنه الغيب يا سادة... وأنتم تستشعرون أمراً لم تُدركوه بعد.. فما يجري بين الإمام وبين ولده نفثات علم مخزون في صدر الصبيّ المفجوع بفراق والده... وحشاشته الحررَّى تتأجّج حزناً لما انتهى إليه من علم بفراق والده الإمام... ولعلّكم ظننتم إنّه لهُوَ الصبيّ الذي لم يُبارح المكان إلاّ بأمر والده.. وأنتم لم تدركوا أنّه أبو جعفر الإمام القادم، والتي ستنتهى إليه مقاليد خلافة الله...

# أبو جعفر الإمام.. الإمامة المبكِّرة..

ولم يلبث الإمام الرضا في خراسان حتى تمت المؤامرة... إنها مؤامرات اللعب السياسية التي زاولها المأمون.. ولم يكن من أمر غير إنهاء المرحلة الحرجة من الحياة السياسية للعباسيين.. وتنافسات الأطراف المتنازعة تؤجج لظى التسابق السياسي الذي ينتهي بشهادة الرضا مسموماً سنة (٢٠٣) للهجرة في صفر من ذلك العام. ويصل خبر نعي الإمام الرضا المنظم الملاينة، وأبو جعفر يومها في السابعة مسن العمر... كان الموقف مضطرباً.. فالتجربة الجديدة في تولي الإمامة المبكّرة أمر لم يألفه الناس، وحتى شيعة الإمام فإخم لم يألفوا إمامة الصبي وهو في السابعة، فأحدوا يتجاذبون الحديث عن صلاحية الإمامة لهذه السن المبكرة.. إنّها محنة فأخدوا يتجاذبون الحديث عن صلاحية الإمامة لهذه السن المبكرة.. إنّها محنة الإمامة المبكرة فإنّ القرآن لم يغب عن أذهان الناس حين يذكرهم بالصبيّين اللذين الإمامة المبكرة فإنّ القرآن لم يغب عن أذهان الناس حين يذكرهم بالصبيّين اللذين القراف المحمود المناس الله الحكم والكتاب في عن أذهان الناس حين يذكرهم بالصبيّين اللذين القراف على عبدة الحكم والكتاب في عن أذهان الناس عين يذكرهم بالصبيّين اللذين القراف على عالله على عبا الله على عبدة الحكم والكتاب في عن أذهان الناس عين يذكرهم بالصبيّين اللذين القراف على عبدة احتج بها الله على عبدة الحكم والكتاب في عبدة الحتم بها الله على عبدة الحكم والكتاب في عبدة المناس الله الحكم والكتاب في عبدة الحتج بها الله على عبدة الحكم والكتاب في عبدة المناس الله على عبدة الحكم والكتاب في عبدة الحكم والكتاب في عبدة المعباده...

<sup>(</sup>١) سورة مريم: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: ٢٩-٣٤.

وذلك محمد بن علي الذي فيه يمترون، بل فيه يضطربون.. وفيه يخوضون.. ولم يكن الرضا قد غاب عنه ما توجّس منه أصحابه في صغر سِنِّ ولده الخليفة والإمام القادم... هي تجربتهم الأولى في الإمامة المبكّرة..

كان أصحاب الرضا يتساءلون عن أمر ذلك.. وكان الخيرانيّ يروي عن أبيه هذا الموقف الذي يبيّن تصورات شيعة الإمام ومواليه، قال: كنت واقفاً بين يدي أبي الحسن عَشِيلٍ بخراسان، فقال له قائل: يا سيدي، إن كان كون فإلى من؟ قال: (إلى أبي جعفر ابني) فكأنّ القائل استصغر سنّ أبي جعفر عَشِيلٍ، فقال: أبو الحسن عيشيلٍ: (إنّ الله تبارك وتعالى بعث عيسى بن مريم رسولاً نبياً، صاحب شريعة مبتدأة في أصغر من السِنّ الذي فيه أبو جعفر عَشِيلٍ)(١).

وفي رواية صفوان بن يحيى قال: قلت للرضا عليه فلاماً)، فقد وهبه الله لك، وقرَّ لله أبا جعفر؟ فكنت تقول: (يهب الله لي غلاماً)، فقد وهبه الله لك، وقرَّ عيوننا به، فلا أرانا الله يومك، فإن كان كون فإلى مَن؟ فأشار بيده إلى أبي جعفر وهو قائم بين يديه، فقلت له: جعلت فداك، وهذا ابن ثلاث سنين؟ قال: (وما يضرّ من ذلك! قد قام عيسى بالحجة وهو ابن أقلّ من ثلاث سنين) (٢).

وروى الكشّي في رجاله بإسناده، عن أبي الحسين بن موسى بن جعفر قال: كنت عند أبي جعفر المحيّل بالمدينة وعنده عليّ بن جعفر، وأعرابي من أهل المدينة جالس، فقال لي الأعرابي: من هذا الفتى؟ وأشار بيده إلى أبي جعفر المبيّلان، قلت: هذا وصيّ رسول الله الله الله الله الله الله الله عنه مئتي سنة وكذا وكذا سنة، وهذا حدث كيف يكون؟! (٣)

هكذا يضطرب الناس في إمامة أبي جعفر السُباعيّ، فهي تجربتهم الجديدة في

<sup>(</sup>١) أصول الكافي: ٢/٢٢/١ ح١٣٠

<sup>(</sup>٢) الفصول المهمة لابن الصبّاغ: ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) رجال الكشّي: نقله عنه معجم رجال الخوئي: ٢/٦١٦، ضمن/ ٧٩٧٩.

المعرفة، والتسليم لإمامة مبكرة شاء الله أن يجعلها وراثة آبائه المعصومين... وهذا علي بن جعفر عمّ أبيه يمر بتحربة الإمامة المبكرة ليتصاغر لأمر الله ويذعن لإرادته في أوليائه المكرّمين...

كان علي بن جعفر قد ناهز الثمانين عاماً، وهو عمّ أبيه -أي عمّ الرضا- قد عرف منزلة أبي جعفر، وأدرك أنّ الإمامة ليست بالسنّ والشيخوخة وغيرها... إنّما هو أمر إلهي... سرّ إلهيّ... مكنون من مكنونات الغيب، لا يحلّ غوامضه إلاّ التسليم لأمره تعالى.. وهكذا فعل علي بن جعفر... فقد أصاب هذا الشيخ في فعله لأبي جعفر وفي تسليمه لأمر الله... كان عليّ بن جعفر نموذجاً رائعاً من نماذج الطاعة والتسليم لأمر لا يعرف منه إلاّ أنّه (أمر الله)...

روى محمد بن الحسن بن عمّار قال: كنت عند علي بن جعفر الصادق جالساً بالمدينة، وكنت أقمت عنده سنتين أكتب عنه ما سمع من أخيه -يعني أبا الحسن موسى الكاظم المَيِّلِيِّ - إذ دخل عليه أبو جعفر محمد بن علي الرضا المَيِّلِيِّ في مسجد رسول الله اللهِ فوتب علي بن جعفر رَّالِيَّ بلا حذاء ولا رداء، فقبل يده وعظمه، فقال له أبو جعفر المَيِّلِيِّ: (يا عمّ، اجلس رحمك الله)، فقال: يا سيدي، كيف أجلس وأنت قائم؟

فلمّا رجع عليّ بن جعفر إلى مجلسه جعل أصحابه يوبّخونه ويقولون: أنت عمّ أبيه وأنت تفعل به هذ الفعل؟! فقال: اسكتوا، إذا كان الله عزّ وجلّ -وقبض على لحيته - لم يؤهّل هذه الشيبة، وأهّل هذا الفيتى ووضعه حيث وضعه، أنكر فضله؟! نعوذ بالله ممّا تقولون، بل أنا له عبد(١).

هكذاكان عليّ عمّ أبيه... الشيخ المحدِّث.. الفقيه... شيخ الهاشميّين سنّاً.. لازم جعفر الإمام والده.. وموسى الإمام أخاه.. وعلىّ الإمام ابن أحيه... روى

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۱/ ۳۲۲، ح١٢.

## محمد بن عليّ.. وصيّ آبائه

كانت إمامة أبي جعفر تعنى برعاية آبائه.. وعناية أسلافه المعصومين.. إنّها وصاية تتعدّى تقليدية الأعراف الأسرية في الحفيد القادم... وكان (محمد) أملَ من سبقه ليقوم بالأمر.. فلعلّ (محمداً) الصبيّ سيعاني صخب المشكّكين وضحيج المعترضين في الإمامة المبكّرة.. التجربة الأولى... والعملية الجديدة في الإعجاز الإلهي تتعدّى حسابات أولئك الذين تتزعزع في نفوسهم إرادة التسليم للغيب، والإذعان للمعجزة...

كانت بوادر الإمامة القادمة من ثنايا الغيب تحمل أسرار التحدّي للوراثة الملوكية في بني العباس... وفي بني أُميّة من قبل... فالوراثتان الأُموية والعباسية ترتسم فيهما ملامح كسروية في الطاعة وقيصرية في التسليم، فكسرى يرث كسرى، وقيصر محل قيصر، والجميع يغضَ الطرف عن صلاحية المورّث وأهلية الوريث.. إخّا تقليدية الملك، وأعراف السلطنة في اولئك القياصرة والأكاسرة.. وفي هؤلاء الأُمويين والعباسيين.. فالجميع تجمعهم الوراثة الدنيوية، وليست هي وراثة إلهية كما يزعمون.. إذن إمامة (محمد) ستكون تحدّياً لبني العباس، وإبطالاً لأكذوبتهم في وراثة رسول الله...

والأمر مختلف الآن.. (فمحمد) الإمام يحظى برعاية خاصة.. و (محمد) الآن يحفل بتراث نبوي ومعصومي يفوق تصورات أولئك المشاغبين، والمعطّلين لإرادة الله في عباده.. أُكذوبة المدّعين تفتضح اليوم، فأبو جعفر الإمام.. السباعيّ من العمر يتحدّى عراقيل السياسة وطيش المغامرين في السلطة، وأبو جعفر ينتظر تحدّيات أولئك العابثين الذين يحاولون عبثاً أن يُحبِطوا مشروع أبي جعفر في الإمامة المبكّرة.. مشروع آبائه.. مشروع النبيّ.. بل المشروع الإلهي بعد هذا وذاك..

## بشارة النبي النالي النالي النالي النالية

ولم يُخفِ النبي عن حابر بن عبد الله الأنصاري أسماء أوصيائه وخلفائه من بعده.. فحابر يحبوه النبي بكرامة البشارة، إنّه يحمّله أمانة التبليغ، وحابر قَمِين أن يؤدّي الأمانة كما ائتمنه النبي على كيف لا وجابر يتشوق إلى الحديث الغيب؟ وأيّ رجل لا يفخر بهذه المهمة؟! فحقيق بجابر أن يفخر وهو يتحدّث في مجلسه الذي يضمّ شيوخ الرواية، كحابر بن يزيد الجعفي وأمثاله، فقد سمع من حابر الأنصاري يقول: قال لي رسول الله على:

(يا جابر، إن أوصيائي وأئمة المسلمين من بعدي أوّلهم عليّ، ثم الحسن، ثم الحسين، ثم عليّ بن الحسين، ثم محمد بن علي المعروف بالباقر، ستدركه يا جابر، فإذا لقيته فاقرأه منّي السلام، ثم جعفر بن محمد، ثم موسى بن جعفر، ثم علي بن موسى، ثم محمد بن علي، ثم علي بن موسى، ثم القائم اسمه اسمي، وكنيته كنيتي علي بن الحسن بن علي، ثم القائم اسمه اسمي، وكنيته كنيتي محمد بن الحسن بن على...)(٢).

ولم يقتصر الأمر على ذكر وصايته الله المحام القادم محمد بل كانت

<sup>(</sup>١) أصول الكافي: ١/٣٢٣، ضمن ح١٤.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمّة للأربلي: ٢/٢ ١٠٠٦.

خلقت النورية كآبائه الطاهرين موضع اهتمامه، وهي دلالة عظمته، وعلوُّ قدره، وكمال منزلته، فهو كآبائه شرفاً، ومرتبة، ومقاماً..

كان على ينقل مشاهداته عند عروجه إلى الملكوت الأعلى، يروي نِعَمَ الله تعالى عليه وعلى ذرّبته، خلفائه من بعده، وأوصيائه على أُمته.. فلعلّ حديثه ذاع واستطار في آفاق الدنيا، كَسَرَيانه في آفاق النفس المتلهّفة لمعرفة المجهول، كان يحدّث أصحابه على فيقول:

(ليلة أُسرِيَ بِي إلى السماء قال لي الجليل حلّ وعلا: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ وَلِيلَة أُسْرِيَ بِي إلى السماء قال لي الجليل حلّ وعلا: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ اللّهِ مِنْ رَبِّهِ ﴾(١)، قلت: خيرها، قال: علي بن أبي طالب؟ قلت: نعم يا ربِّ قال: يا محمد، إنّي اطلعت إلى الأرض اطلاعة فاخترتُكُ منها، فشققت لك اسماً من أسمائي فلا أذكر في موضع إلا ذكرتَ معي، فأنا المحمود وأنت محمد. ثم اطّلعت الثانية فاخترت علياً وشققت له اسماً من أسمائي، فأنا الأعلى وهو عليّ. يا محمد، إنّي خلقتك وخلقت علياً وفاطمة والحسن والحسين والأئمة من ولده من سنخ نور من نوري، وعرضت ولايتكم على أهل السماوات وأهل الأرض فمن قبلها كان عندي من المؤمنين، ومن جحدها كان عندي من المؤمنين، ومن جحدها كان عندي من الكافرين، يا محمد، لو أن عبداً من عبيدي عبدين حتى ينقطع، أو يصير كالشن البالي، ثم أتاني جاحداً لولايتكم ما غفرت له حتى يقرّ بولايتكم، يا محمد، أتحبّ أن تراهم؟ قلت: نعم يا ربّ.

فقال لي: التفت عن يمين العرش، فالتفتّ فإذا أنا بعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعلي بن الحسين، ومحمد بن علي، وجعفر بن محمد، وموسى بن جعفر، وعلي بن موسى، ومحمد بن عليّ، وعليّ

بن محمد، والحسن بن عليّ، والمهدي، في ضحضاح من نورٍ قياماً يصلّون وهو في وسطهم -يعني المهدي- كأنّه كوكب دري.

قال: يا محمد، هؤلاء الحجج، وهو الثائر من عترتك، وعزّتي وجلالي إنّه الحجّة الواجبة لأوليائي، والمنتقم من أعدائي)(١)

هكذاكان محمد النبي يبشِّر بمحمد الوصيّ. كان الجدّ يقرأ الحفيد على أنّه ملحمة الكرامة النبوية، وعطاء الرَبّ الذّي لا ينضب.

وموسى يبشرأيضا

# وموسى يبشّر أيضاً

كان موسى بن جعفر قد ورث غيب آبائه في قراءة المحنة. إنّما محنة القدّيس، وقد غيبته طوامير السياسة في سجونها الحالكة، ومهمّة موسى الآن في صدّ عادية أولئك المنكرين لإمامة ولده (علي) وحفيده (محمد) والآخرين من عترته المعصومين..

أجل؛ (المنكرين القادمين) قريباً على ظهر الأهواء، والمُمتطين صهوة الطمع وحبّ المال الواقفة... خطر يهدد جهود النبي الذي بشّر باثني عشر نقيباً من أئمة الهدى، هم اليوم تواجههم دعوة الواقفة الذين وقفوا على إمامة موسى دون ولده الآخرين...

وموسى يقرأ غيب الأحداث، فهذا أبو حمزة البطائني وأمثاله يطمعون في حفنة مال مودّعة لديهم، فيخافون محاسبة القادم بعد موسى ليطالبهم بالمال، فأنكروا إمامته وألّبوا عليه، ولعل (علياً الشِّلام) سيهب هذه الأموال المودّعة إذا ما علم أنّ أصحابها بحاجة إليها، لكنّه الطمع وحبّ المال أهوى بهم إلى مزالق النُكران ومهاوي الجحود.

ولم يألُ موسى بن جعفر جهداً في بذل جهود الوصية لولده وولد ولده، فهذا (علي بن موسى) يحظى بالعشرات من وصايا أبيه يحتج بها (علي) على منكري إمامته، وهذا (محمد) ولده مثله؛ فزحف دعوة الواقفة ومثلهم من أهل الأهواء ستصل إليه، ولا يهم (محمداً) الحفيد؛ بعد ما سمع الناس من فم موسى الإمام ووعوه وسلم له بعضهم وجحده آحرون.. ولا يضر (محمد) جحد الجاحدين من شراذمة الواقفة وقطّاع الطرق من أهل الأهواء المنحرفة.

بعدما يقرأ أصحابه وصية جدّه لأحدهم كان محمد بن سنان يستمع لوصية

الإمام موسى بن جعفر في ولده وحفيده القادمين في زحمة الأهواء الهائجة، قال محمد بن سنان: دخلت على أبي الحسن موسى الشِّليّ من قبل أن يقدم العراق بسنة، وعليّ ابنه جالس بين يديه، فنظر إليّ وقال: يا محمد، ستكون في هذه السنة حركة فلا تجزع لذلك، قال: قلت وما يكون جعلني الله فداك فقد أقلقتني؟

قال: أصير إلى هذا الطاغية، أما إنّه لا يبدأي منه سوء ومن الذي يكون بعده. قال: قلت: وما يكون جعلني الله فداك؟ قال: ﴿ يُضِلُّ اللهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاء ﴾ (١)، قال: قلت: وما ذلك جعلني الله فداك؟ قال: من ظَلم ابني هذا حقّه وجحده إمامته من بعدي كان كمن ظلم عليّ بن أبي طالب عَلَيْكُمْ إمامته وجحده حقه بعد رسول الله عليّ.

قال: قلت: والله لئن مدّ الله لي في العمر لأُسلِّمن له حقّه، ولأقرّن بإمامته وإمامة من يكون بعده، قال: قلت: له الرضا والتسليم(٢).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٤-٢٥، والبحار: ١٩/٥٠، ح٤.

## الإمام الرضا في مواجهة العاصفة

وتنبعث زوبعة التشكيك في إمكانية ولادة الإمام الرضا المُسَلِّ لولده (محمد)، فالرضا المُسَلِّ يتجاوز الأربعين من عمره ولم ينجب ولداً يرثه بعد، وكلما تقدم العمر بالإمام تقدّمت أمامه تحدّيات الخصوم، ومواجهات المشككين، أولئك الواقفة أو الذين تأخذهم مدعيات الواقفة لإثبات دعاواهم في الوقوف على موسى بن جعفر، وتتصاعد وتيرة الاعتراض في أنّ علياً لم يلد ولداً، فكيف يكون إماماً يدعو إلى ولده الأربعة من سلالته ليكونوا أئمة؟!

كان الإمام الرضا يبشّر لولده القادم محمد، وبكلّ اطمئنان كان يتلقّى اعتراض هؤلاء وتشكيك أولئك، إنّها مرحلة الاحتبار للثبات على إمامته، فتأخير ولادة (محمد) كانت لها مصالحها المسوّغة، فالمحنة هي محنة الاحتبار، وعلى أولئك المدّعين أن يثبتوا أمام هذه العاصفة التي تقبّ من أطراف عدة، ولا داعي للحيرة في مّن يرث الإمام، إذا كان الأمر يخضع للتسليم والرضا للرضا من آل محمد فما معنى الحيرة والتردّد إذن؟ وإذا كانت مرحلة الحسم تعني مرحلة التصفية للإذعان والتسليم فإنّ موجبات تأخير ولادة (محمد) الموعودة معقولة إذن، بل ضرورية جداً لقطع دابر النفاق والتردّد، وستكون مسألة الثبات على إمامة الرضا هي ثبات الخاصة على ولايته بعد ذلك، بل موت الرضا بعد ولادة محمد بخمس أو ست سنوات مرحلة للامتحان كذلك، فالتسليم للإمامة المبكّرة جولة أخرى من ذلك الاختبار العسير.

كان (ابن قياما) تحدّياً حدّياً للرضا، فهو يشكّك في إمامته عن طريق التساؤل عـن الوريث الذي لم يولد بعد، فكيف يكون إماماً ولم يولد له ولد؟ هذا منطق التحدّي، وتلك هي تداعيات العاصفة من التشكيك.

كتب (ابن قياما) إلى أبي الحسن الرضا البَيْل كتاباً يقول فيه:

كيف تكون إماماً وليس لك ولد؟

فأجابه ابو الحسن ﷺ: (وما علمك أن لا يكون لي ولد؟ والله لا تنقضي الأيام والليالي حتى يرزقني الله ولداً يُفرِّق بين الحقّ والباطل)(١).

قال أحمد بن محمد بن أبي نصر: قال ابن النجاشي: مَن الإمام بعد صاحبكم؟ فدخلت على أبي الحسن الرضا المِيَلِظِ فأخبرته، فقال: (الإمام من بعدي ابني)، ثم قال: هل يجرأ أحد أن يقول: ابني وليس له ولد؟!(٢)

ولم يكتفِ ابن قياما بكتاب التحدّي المبعوث للرضا في نكران إمامته؛ لعدم ولادة من يرثه حتى يسأله بعد ما لقيه: هكذا تخلو الأرض من أن يكون فيها إمام؟

فقال الرضا: (لا).

قال: فيكون فيها اثنان؟

قال: (لا، إلا وأحدهما صامت لا يتكلّم).

قال قد علمت أنّك لست بإمام.

قال: (ومن أين علمت؟)

قال: إنّه ليس لك ولد، وإنّما هي في العقب

فقال له: (فو الله لا تمضي الأيام والليالي حتى يولد لي ذكر من صلبي يقوم مثل مقامى، يحقّ الحقّ ويبطل الباطل)(٢).

ويسأله آخر: أتكون الإمامة في عمِّ أو خال؟

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة للأربلي: ١/٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٥٠/٥٠، عن رجال الكشي: ص٩٦٥، ١٠٤٤.

فقال الرضا: (لا).

فقال: في أخ؟

قال: (لا).

قال (أي السائل): ففي من؟

قال: (في ولدي) وهو يومئذ لا ولد له(١).

وهكذا يواجه الرضا تحدّيات أولئك المشكّكين، وتساؤلات المتحيّرين، وهو يجيبهم بكل اطمئنان: أنّه سيولد لي ولد يكون حجّة الله علىخلقه، وقد ولد محمد، وصدقت نبوءة الرضا وآبائه من قبل.

### الأحداث الحاسمة

وفي صفر سنة (٣٠٠ه) كان الأجل موعده مع الإمام الرضا عليه بعد تصفية المأمون له، فرحل راضياً مرضياً، وكان (محمد) الثماني تنتظره وراثة أبيه في الإمامة، فهو وحيده الذي تشخص إليه الأبصار، وترمقه أنظار العامة والخاصة، فمحمد اليوم يتصدّى لمهمّة السماء.. وحداثة سنّه تثير تساؤلات هؤلاء وتحفّظات أولئك... إنّا معنة التسليم كذلك لإمامة مبكّرة تستشعر معها محنة يحيى الذي شهد له القرآن: ﴿وَآتَينَاهُ الحُكْمَ صَبِيّاً ﴾(١)، ونوّه عن عيسى وهو في مهده: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًا ﴾(١)، فلا غرابة إذن لدى اولئك النفر الذين لم تغب عنهم اللكتاب وَجَعَلَني نَبيًا ﴾(١)، فلا غرابة إذن لدى اولئك النفر الذين لم تغب عنهم إرادة الله في عباده الدين اصطفى وهدى منهم ليكونوا حججه البالغة.. في خضمً هذه التجاذبات الفكرية بين أتباع الإمام الجواد وبين مناوئيه يعلن المأمون دعوته للجواد بالجيء إلى بغداد، ولم تكن تلك الدعوة إلاّ ضريبة الظرف الخانق الذي يعيشه المأمون، فهو الآن محاصر بتهمة تصفية الإمام الرضا، وآل علي عليه ومن ليعهم لا يتردّدون في تممة الخيانة التي ارتكبها المأمون في شأن الرضا، وهم اليوم يعيدون قواهم للاقتصاص من المأمون.

فبالأمس القريب استجابت ثوراتهم للهدوء بعد غليان لم يمهل العباسيين إلا قتلاً وتنكيلاً، وكانت هدنتهم استجابة لظروف الإمام الرضا الذي يتحمل مسؤولية هذه الثورات على المستوى الرسمي والإمام تحرجه تحركات العلويين، فالمأمون لا يلقي باللائمة إلاّ على الرضاحينذاك، فكان العلويون أكثر تعقّلاً من أن يحرجوا الإمام في ظرف كهذا، أمّا اليوم فلا معنى للسكوت عن دم مهدور متّهم فيه المأمون ونظامه، ولا يجد آل علي علي النهوض بوجه عادية الغدر والخيانة التي يمثّلها نظام المأمون، هذا من جهة.

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٣٠.

الإحداث الحاسمة

ومن جهة أخرى فإن العباسيين يشعرون بالانقباض ممّا تصرف به المأمون وقد خشي هؤلاء من ضياع ملكهم بعدما أعلن المأمون أنّ للرضا ولاية العهد، فكانت هواجس العباسيين تتّجه نحو ملك أهدره المأمون بعمله هذا، فهم لا يرتضون بغير الاقتصاص منه ليرجعوا ملكاً مضاعاً وسلطنة مقطّعة الأوصال.

هكذا كانت الأوضاع بُعَيد شهادة الإمام الرضا عَلَيْكِم ولم يكن مندوحة للمأمون غير أن يعيد الكرّة ثانية مع الجواد، فالجواد الثُماني من العمر لعلّه يفشل في خطّة أبيه ويساعد المأمون في إنجاح خطته، والمأمون يريد أن يعيد تجربته ليُعوِّض ما خسره بالأمس. هذه هي هواجس المأمون الخائبة إذن..

ولم يكن للجواد مندوحة سوى القبول بعرض المأمون تحت طائلة ضغوط هي نفسها التي واجهها والده من قبل.. ويحطّ الجواد رحله في بغداد الجولة الخطيرة من مهام إمامته، فهو الآن يواجه عدوّاً قد أحسن اللعبة في التعامل مع الظروف الهائجة والتي تحيط به وبمصيره الجهول في ظلّ ما ينتظره من معارضتين قويتين: إحداهما تقليدية محكمة تلك هي معارضة العلويين، والأُخرى مستجدّة متزلزلة تلك هي معارضة العباسيين. وبين المعارضتين بون شاسع من الرفض والقبول، أو من التمرّد والسكوت، وبين المعارضتين رؤية الاختلاف، أو فقل: الخلاف كما هو بين أطروحتيهما المتناقضتين.

ولم تقنع المعارضتين بالذي يفعله المأمون من تقريب الجواد إليه، أو الأصحّ في الواقع: تقرب المأمون من الجواد ليقضي أمراً لا يخفى على أحد منهم.

ولم يقتنع آل علي التهالئ بسياسة المأمون الجديدة، فهي لا تتعدّى إسكات الخصوم والإظهار بمظهر الحريص المتباكي على حقوق أهل البيت، ولم تكن هذه الخديعة تستغفل العلويين، حينذاك، فحسبهم ماكان من مصير الرضا على يده، وما ينتظر الجواد مصير أبيه.

فلم تهدأ للعلويين تورة، ولا تحطّ لهم أوزار فورة، فثوراتهم ملأت أركان مملكة المأمون، فكان لصدى ثورة أبي السرايا وآثارها ما جعلت المأمون يعيش ذكرياتها المرعبة، وهواجسها المهددة له، ولسطوته على أركان دولته، حتى كأنّ ثورته لا زالت تشحذ همم الثوريين من آل علي المنتها.

فكانت حركة عبد الله بن جعفر بن إبراهيم بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب المِيّلِ (١)، وثورة عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب المِيّلِيّن في اليمن، فبايعه خلق كثير (٢).

وكان للقمّيّين هياجٌ وتمرّدٌ على حكومة المأمون في سنة (٢١٠)، انتهت بثورة مسلّحة تصدّى لها المأمون بقيادة عليّ بن هشام وجيش آخر بقيادة عجيف بن عنبسة، ويبدو أنّها صدى لتذمّر القمّيّين المعروفين بولائهم لآل علي المَهْ اللهُ عرّبًا سياسة المأمون الطائشة مع الإمام الرضا، وإن كان المؤرّخون يجعلونها ثورة اقتصادية يدفعها كثرة الخراج الذي فرضه عليهم المأمون آنذاك (٣).

ظروف حرجة إذن تحيط بالمأمون، وتكاد تطيح به لو لا إجراءاته المشددة فضلاً عن سياساته التي كان يُسكِّت بها أولئك الثائرين، أو يهادنهم بعدما أقدم إليه محمد بسن الرضا والمأمون متهم بتصفية والده، والمأمون كذلك يتمتّع بحصانة ولو ظاهرية من تفاقم المدّ الثوري لشيعة علي، فهو الآن عرف كيف يتعامل مع تلك الثورات المؤجّلة، أو يهادن أولئك العلويين المسلّحين الذين ما فتئوا يتربصون للمأمون ولأمثالهم من العباسيين.

ولم يكتفِ المأمون بتقريب (محمدِ) إلى دار الخلافة، بل عمد إلى تزويجه من ابنته

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيّين: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) المحدي في أنساب الطالبيّين: ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) راجع تاريخ الطبري: ٧/ ١٨٤.

الأحداث الحاسمة

أمّ الفضل، كما ذكر الطبري ذلك، وأرّخ أنّه في سنة (٢٠٢) زوّج المأمون عليّ ابن موسى ابنته أُمّ الفضل(١٠).

ولا ترجيع فيما أرّخه الطبري عندنا، إذ كان أبو جعفر في المدينة وكان له من العمر أقل من ثمانِ سنين، ولم يأتِ إلى خراسان بعد. نعم، فلعلّه عزم في هذه السنة تزويج أبي جعفر من ابنته أمّ الفضل، إذ لم يكن للعباسيين رضاً في مثل هذا التزويج، بل أثار حفيظتهم وأزعجهم أيّما إزعاج، فإنّ ذلك يعني مصاهرة سياسية غير محمودة لا يرتضيها بنو العباس، فذلك ضياع لملكهم وتفريط في أمرهم، هكذ تصوروه.

وللمأمون خلاف ما يرونه في الظاهر إذا أراد أن يتقرب لآل علي اليه ولفتاهم هـذا الـذي زُق العلم زقاً، وورث ماكان لآبائه من الحظوة في العلم والجلالة في القدر، والخطر في الأمور، هكذا قدّم المأمون أبا جعفر لبني العباس، وحقيقة الأمر غير ما يدّعيه من الحرص لأبي جعفر الجواد، فإنّ للمأمون حنكة السياسة في ترتيب الأمور، وغدرة المناور في دفع التُهم، وإبعاد الخطر من معارضة العلويين الذين تحفّروا للثأر من المأمون الذي قتل الرضا غيلة.

ولعل زواج الجواد محمد من ابنة المأمون كانت مناورة جديدة يرتكبها المأمون. فلمّا أراد المأمون أن يزوّج ابنته أُمّ الفضل أبا جعفر محمد بن علي عليه الله بلغ ذلك العباسيين، فغلظ عليهم، واستنكروه منه، وخافوا أن ينتهي الأمر معه إلى ما ينتهي مع الرضا عليهم، فخاضوا في ذلك، واجتمع منهم أهل بيته الأدنون منه، فقالوا:

ننشدك الله يا أمير المؤمنين أن تقيم على هذا الأمر الذي عزمت عليه من تزويج ابن الرضا، فإنّا نخاف أن يخرج به عنّا أمر قد ملّكناه الله عزّ وجلّ وينزع منّا عزّاً قد البسناه الله وقد عرفت ما بيننا وبين

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٩٤١.

هؤلاء القوم قديماً وحديثاً، وماكان عليه الخلفاء الراشدون قبلك من تبعيدهم والتصغير بهم، وقد كنّا في وهلة من عملك مع الرضا ما عملت فكفانا الله المهم من ذلك فالله الله أن تردّنا على غمّ قد انحسر عنّا، واصرف رأيك عن ابن الرضا، واعدل إلى مَن تراه من أهل بيتك يصلح لذلك دون غيره.

## فقال لهم المأمون:

أمّا ما بينكم وبين آل أبي طالب فأنتم السبب فيه، ولو أنصفتم القوم لكانوا أولى لكم. وأمّا ماكان يفعله مَن قبلي بَعم فقد كان قاطعاً للرحم.

ماكان مني من استخلاف الرضا، ولقد سألته أن يقوم بالأمر وأنزعه من نفسى فأبي، وكان أمر الله قدراً مقدوراً.

# مؤهّلات أبي جعفر عند المأمون

وأمّا أبو جعفر محمد بن عليّ فقد اخترته لتبريزه على كافّة أهل الفضل في العلم والفضل مع صغر سنّه، والأُعجوبة فيه بذلك، وأنا أرجو أن يظهر للناس ما قد عرفته منه، فيعلمون أنّ الرأي ما رأيت.

فقال له: إنّ هذا الفتى وإن راقك منه هديه فإنّه صبيّ لا معرفة له ولا فقه، فأمهِله ليتأدّب ثم اصنع ما تراه بعد ذلك.

فقال لهم: ويحكم، إنّي أعرَفُ بهذا الفتى منكم، وإنّ أهل هذا البيت علمهم من الله تعالى ومواده وإلهامه، لم يزل آباؤه أغنياء في علم الدين والأدب عن الرعايا الناقصة عن حدّ الكمال، فإن شئتم فامتحنوا أبا جعفر بما يتبيّن لكم به ما وصفت لكم من حاله.

## اقتراح العباسيين على المأمون

قالوا قد رضينا لك يا أمير المؤمنين ولأنفسنا بامتحانه، فخَلِّ بيننا وبينه لننصب مَن يسأله بحضرتك عن شيء من فقه الشريعة، فإن أصاب في الجواب عنه لم يكن لنا اعتراض في أمره، وظهر للخاصة والعامة سديد رأي أمير المؤمنين فيه، وإن عجز عن ذلك فقد كفينا الخطب في معناه، فقال لهم المأمون: شأنكم وذلك متى أردتم.

فخرجوا من عنده واجتمع رأيهم على مسالة يحيى بن اكثم، وهو يومئذ قاضي الزمان، على أن يساله مسألة لا يعرف الجواب فيها، ووعدوه بأموال نفيسة على ذلك، وعادوا إلى المأمون وسألوه أن يختار لهم يوماً للإجتماع، فأجابهم إلى ذلك.

## المناظرة... الجولة الحاسمة

فاجتمعوا في اليوم الذي اتفقوا عليه، وحضر معهم يحيى بن أكثم، وأمر المأمون أن يفرش لأبي جعفر دست، ويُجعل له فيه مسورتان (۱)، ففعل ذلك، وخرج أبو جعفر وهو يومئذ ابن تسع سنين وأشهر، فجلس بين المسورتين، وجلس يحيى بن أكثم بين يديه، وقام الناس في مراتبهم، والمأمون جالس في دست متصل بدست أي جعفر عليه الصلاة والسلام.

فقال يحيى بن أكثم للمأمون: يأذن لي أمير المؤمنين أن أسال أبا جعفرٍ عن مسألة؟

فقال له المأمون: استأذنه في ذلك، فأقبل عليه يحيى بن أكثم، فقال: أتأذن لي جعلت فداك في مسألة؟

فقال أبو جعفر البيّلان: (سل إن شئت).

قال يحيى: ما تقول جعلت فداك في مُحرم قتل صيداً؟

فقال أبو جعفر عليه في حِلِّ أو حرم؟ عالماً كان المحرم أو جاهلاً؟ قتله عمداً أو خطاً؟ حراً كان المحرم أم عبداً؟ صغيراً كان أو كبيراً؟ مبتداً بالقتل أو معيداً؟ من ذوات الطير كان الصيد أم من غيرها؟ من صغار الصيد ام من كبارها؟ مُصِرًا على ما فعل أو نادماً؟ في الليل كان قتله للصيد أم في النهار؟ محرماً كان بالعمرة إذ قتله أو بالحجّ كان محرماً).

فتحير يحيى بن أكثم وبان في وجهه العجز والإنقطاع، ولجلج حتى حتى عرف

<sup>(</sup>١) المِسْوَرُ والمِسْوَرُةُ: مُتَّكَأ من أَدَم، وجمعها المَساوِر، لسان العرب: ٢٨/٦ (مادة: سور).

جماعة أهل الجلس أمره. فقال المأمون: الحمد لله على هذه النعمة والتوفيق لي في الرأي، ثم نظر إلى أهل بيته فقال لهم: أعرفتم الآن ما كنتم تنكرونه؟

## عرض المأمون على الإمام الجواد السلط الزواج من ابنته

ثم أقبل على أبي جعفر ﴿ لِيَنْكُمْ فَقَالَ لَهُ: أَتَخَطَّبُ يَا أَبِا جَعَفُرِ ؟

فقال: نعم يا أمير المؤمنين)، فقال له المأمون: أخطب لنفسك جعلت فداك، قد رضيتك لنفسي، وأنا مزوِّجك أُمَّ الفضل ابنتي وإن رغم قوم لذلك.

فقال أبو جعفر عَلَيْكِمْ: (الحمد لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلاّ الله إخلاصاً لوحدانيته، وصلّى الله على محمدِ سيّد بريته، والأصفياء من عترته.

أمّا بعد، فقد كان من فضل الله على الأنام أن أغناهم بالحلال عن الحرام، وقال سبحانه: ﴿ وَأَنكِحُوا الْأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونُوا فُقَرَاء يُغْنهمُ اللَّهُ مَن فَضْله وَاللَّهُ وَاسعٌ عَليمٌ ﴾ (١).

ثم إنّ محمد بن علي بن موسى يخطب أُمّ الفضل بنت عبد الله المأمون، وقد بذل لها من الصداق مهر جدّته فاطمة الزهراء بنت محمد على الصداق مهر جدّته فاطمة الزهراء بنت محمد على وهو خمسمائة درهم جياداً، فهل زوّجته يا أمير المؤمنين بها على هذا الصداق المذكور؟

فقال المأمون: نعم، قد زوجتك يا أبا جعفر أُمّ الفضل ابنتي على الصداق المذكور، فهل قبلت النكاح؟

قال أبو جعفر السِّلام: (قد قبلت ذلك ورضيت به).

## مراسم الاحتفال في بلاط الخلافة

فأمر المأمون أن يقعد الناس على مراتبهم في الخاصة والعامة. قال الريّان: ولم نلبث أن سمعنا أصواتاً تشبه أصوات الملاّحين في محاوراتهم، فإذا الخدم يحرّون سفينة مصنوعة من فضة مشدودة بالحبال من الإبريسم، على عجلة مملوءة من الغالية، ثم أمر المأمون أن تخضّب لحاء الخاصّة من تلك الغالية، ثم مدّت إلى دار العامة فتطيبوا منها، ووُضعت الموائد فأكل الناس، وخرجت الحوائز إلى كلّ قوم على قدرهم.

# توضيح الإمام مسألة فقهية

فلمّا تفرّق الناس بقي من الخاصة من بقي، قال المأمون لأبي جعفر السَّلِان: إن رأيت جعلت فداك أن تذكر الفقه الذي فصّلته من وجوه من قتل المحرم لنعلمه ونستفيده.

فقال أبو جعفر عَلَيْكِمْ: (نعم، إنّ المحرم إذا قتل صيداً في الحِلّ وكان الصيد من ذوات الطير، وكان من كبارها فعليه شاة، فإن أصابه في الحرم فعليه الجزاء مضاعفا، وإذا قتل فرحاً في الحِلّ فعليه حمل قد فطم من اللبن، وإذا قتله في الحرم فعليه الحمل وقيمة الفرخ، فإذا كان من الوحش وكان حمار وحش فعليه بقرة، وإن كان نعامة فعليه بدنة، وإن كان ظبياً فعليه شاة، وإن كان قتل شيئاً من ذلك في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً هدياً بالغ الكعبة.

وإذا أصاب المحرم ما يجب عليه الهدي فيه، وكان إحرامه بالحجّ نحره بمنى، وإذا أصاب المحرم ما يجب عليه الهدي فيه، وكان إحرامه بالعمرة نحره بمكة، وجزاء الصيد على العالم والجاهل سواء، وفي العمد عليه المأثم وهو موضوع عنه في الخطأ، والكفّارة على الحرّ في

نفسه، وعلى السيد في عبده، والصغير لا كفّارة عليه، وهي على الكبير واجبة، والنادم يسقط ندمه عنه عقاب الآخرة، والمُصرّ يجب عليه العقاب في الآخرة).

# رغبة المأمون في إظهار فضل الإمام على يحيى وبني العباس

فقال المأمون: أحسنت يا أبا جعفر، أحسن الله إليك، فإن رأيت أن تسأل يحيى عن مسألة كما سألك.

فقال أبو جعفر عَلَيْكُمْ ليحيى: أسألك؟

قال: ذلك إليك جعلت فداك، فإن عرفت جواب ما تسألني عنه، وإلا استفدته منك.

فقال له يحيى بن أكثم: لا والله لا أهتدي إلى جواب هذا السؤال، ولا أعرف الوجه فيه، فإن رأيت أن تفيدناه.

فقال أبو جعفر علينا (هذه أمة لرجل من الناس، نظر إليها أجنبي في أول النهار فكان نظره إليها حراماً عليه، فلمّا ارتفع النهار ابتاعها من مولاها فحلّت له، فلمّا كان عند الظهر أعتقها فحرمت عليه، فلمّا كان وقت العشاء الآخرة كفّر عن الظهار فحلّت له، فلمّا كان نصف الليل طلّقها واحدة فحرمت عليه، فلمّا كان عند الفجر راجعها فحلّت له).

# ثناء المأمون على الإمام وقوة موقف المأمون أمام العباسيين

قال: فأقبل المأمون على من حضره من أهل بيته فقال لهم: هل فيكم من يحيب هذه المسألة بمثل هذا الحواب، أو يعرف القول فيما تقدّم من السؤال؟

قالوا: لا والله، إنّ أمير المؤمنين أعلم وما رأى.

فقال: ويحكم، إنّ أهل هذا البيت خُصّوا من الخلق بما ترون من الفضل، وإنّ صِغر السنّ فيهم لا يمنعهم من الكمال.

اما علمتم أن رسول الله على افتتح دعوته بدعاء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وهو ابن عشر سنين، وقبل منه الإسلام وحكم له به، ولم يَدعُ أحداً في سنة غيره، وبايع الحسن والحسين وهما أبناء دون الستّ سنين ولم يبايع صبياً غيرهما؟

أولا تعلمون ما اختص الله به هؤلاء القوم، وإنّهم ذرّية بعضها من بعض، يجري لآخرهم ما يجري لأولهم؟

فقالوا: صدقت يا أمير المؤمنين، ثم نهض القوم.

# الاحتفال الرسمي بزواج الإمام الجواد السِّلا من أُمّ الفضل

فلمّا كان من الغد أحضر الناس، وحضر أبو جعفر عَلَيْكِمْ وسائرالقُوّاد والحجّاب والخاصّة والعمال لتهنئة المأمون وأبي جعفر عَلَيْكِمْ، فأخرجت ثلاثة أطباق من الفضة، فيها بنادق مسك وزعفران، معجون في أجواف تلك البنادق رقاع مكتوبة

بأموال جزيلة، وعطايا سَنيَّة، وإقطاعات، فأمر المأمون بنثرها على القوم من خاصته، فكان كلّ من وقع في يده بندقة أخرج الرقعة التي فيها والتمسه فأطلق يده له، ووضعت البدر، فنثر ما فيها على القوّاد وغيرهم، وانصرف الناس وهم أغنياء بالحوائز والعطايا، وتقدم المأمون بالصدقة على كافة المساكين، ولم يزل مكرماً لأبي جعفر علي معظماً لقدره مدّة حياته، يؤثره على ولده وجماعة أهل بيته (۱).

ولم نجد تصويراً للواقع أقرب من هذه الرواية، والتي حفلت بقراءاتِ عدّة:

# القراءات المتعدّدة لمواقف المأمون من الإمام عليها

القراءة الأولى:

دعوة المأمون لأبي جعفر الجواد المنظمة وإقامته في العاصمة أضاف لقناعاتنا مؤشراً آخر على تورّط المأمون في اغتيال الإمام الرضا وتصفيته جسديّاً، ومحاولة المأمون إبعاد هذه التهمة عنه، فضلاً عن امتصاص النقمة الجماهيرية لدى الأوساط العامة من المسلمين وخصوصاً شيعة الإمام، الذين باتوا يدركون أهمية المعارضة ضد النظام، ومحاولة تنظيم صفوفهم لإيقاف الانتهاكات التي ارتكبها المأمون ونظامه من إجبار الإمام الرضا المنظم على مغادرة المدينة والإقامة في خراسان، وفرض قبول ولاية العهد بالتهديد والقوة، حتى النهاية التي انتهت إليها مخططات المأمون من اغتيال مشروعه السياسي الذي تبنّاه، وهو المصالحة مع الأطراف الشيعية والعمل على إيحاد هدنة لوقف الاحتجاجات الشيعية ومعارضتها، وقد احترمت هذه القواعد رغبة المأمون في إيحاد مخرج للأزمة السياسية بينه وبين المعارضة الشيعية، فضلاً عن منح الثقة لنظام المأمون في الأخذ بزمام المبادرة في تنقية الأجواء الملبّدة بغيوم القطيعة دائماً، والمتوترة بين البيتين: العباسي الحاكم، والعلوي المعارض.

إلا أن المأمون لم يحسن المهمة، فأودى بمشروعه ودعاواه الإصلاحية؛ وذلك بتعرض الإمام الرضا البيلا للتصفية على يديه، كما مرّ.

واليوم يريد المأمون ترميم هذه المحاولة الإصلاحية بدعوة الإمام الجواد التيليخ للإقامة عنده، إلا أنّه أخذت المحاولة هذه المرة منحى آخر، وهو تأمين جانب الإمام الجواد خشية أن تصدر من قبل الإمام محاولة الثأر والانتقام لوالده -هكذا تصور المأمون، وذلك على أساس الحسابات السياسية المتعارفة في البلاط العباسي والتي ابتعد عنها أهل البيت الميليخ تماماً - فلعل الإمام يوعز لقواعده

الشيعية بالتحرك ضد النظام وإعلان التمرد أو الانتفاضات وحتى الثورات الشعبية، إلا أنّ أئمة أهل البيت المنتهجوا هذا الأسلوب المادي في المواجهة مع الحاكم، بقدر ما أرادوا المنتهج الإبقاء على وحدة الأمّة والعمل على تربيتها الروحية والأخلاقية، وأي تقدم في هذا المضمار يعدّ نجاحاً كبيراً في مهمّة الإمام المنتهج وإنجازاً يحقّقه على صعيد تنفيذ الرسالة، وتحقيق الأطروحة الإلهية في تكامل الإنسان وتنامي المجتمع الرسالي.

هذا أحد الأسباب - كما نرى- من دعوة المأمون للإمام السَّلِيَّ إلى الإقامة عنده والزواج بابنة المأمون تنفيذاً لرغبته.

#### القراءة الثانية:

يتطلّع المأمون بكلّ ثقة إلى قراءة المجريات التأريخية على أساس الواقع الموضوعي بكلّ تجرد، فهو بغضّ النظر عن دوافعه لهذه القراءات التأريخية ودواعيه المختلفة فإنّ تحليله لسبب القطيعة بين العباسيين وبين العلويين ببيان مظلمة العلويين ممّا ارتكبه العباسيون من قطيعة الرحم، (وأمّا ماكان يفعله من قبلي بهم، فقد كان قاطعاً للرحم)(۱)، فإلقاء المسؤولية على الجانب العباسي تنظير للمسيرة التأريخية وحقائقها المختفية وراء حجب الاعتذار الذي تعهدته الكتابات التأريخية الدائرة في فلك النظام، والمأمون اليوم يكشف عن هذه الخفايا؛ ليجسّد الحيف الذي عاناه أهل البيت البين وأتباعهم.

ولا يهمنا دوافع المأمون من موقفه هذا بقدر ما هي محاولة لتعزيز وجهة نظره في اتخاذ إجراءات لتقريب العلويين، والدفاع عن سياسته الجديدة التي فاجاً بها بني أبيه من العباسيين، فإلقاء اللائمة على السياسة العباسية في عدائها التقليدي للعلويين عزّز الموقف الجديد لتوجّهات المأمون. وبهذا التنظير كسب المأمون

<sup>(</sup>١) مناقب آل الرسول للنجف آبادي: ص٢٠٩.

جولة النزاع الأيديولوجي بين التوجّهين العباسيين: العباسية التقليدية التي يقودها عباسيون محافظون، والعباسية المأمونية التي يتزعّمها المأمون وتياره الإصلاحي المنفتح لإيجاد مخرج لأزمة العلاقة المتشنّجة بينهم وبين آلِ عليِّ الأقرب إلى قلوب الناس، والأحق بهذا الأمر، وعلى أساس قناعات جديرة بالإهتمام لاستنادها على أدلة شرعية منطقية.

#### القراءة الثالثة:

تُظهر الرواية وجود تجاذبات فكرية بين الخطين العباسيين المتنازعين: الخط العباسي التقليدي، والخط العباسي المأموني، فالأول يحاول تني المأمون عن قراره بأنّ محمد بن علي المنظل لم يزل غير مؤهّل للمسؤولية الخطيرة التي يتطلّع إليها المأمون؛ لصغر سن (محمد) هذا، وهو بحاجة إلى أن يتلقّى العلم والفقه على يد مؤدّبين يخصصهم المأمون له، في حين يحاول المأمون إثبات خلاف هذه النظرة الساذجة التي تنمّ عن معرفة سطحية بأحوال محمد بن علي المنظل في حين تكشف توجّهات المأمون عن معرفة جديرة بمقام الإمام ومقتضيات في حين تكشف توجّهات المأمون عن معرفة جديرة بمقام الإمام ومقتضيات الإمامة، وأنّ أهل هذا البيت لا يقاسون بأحد، فهم أهل العلم، وخزنة الأسرار الإلهية (فقد اخترته لإبرازه على كافة أهل الفضل في العلم والفضل، مع صغر سنّه والأعجوبة فيه بذلك)(۱).

وهذه النظرة المتفائلة لدى المأمون في إمكانية (محمد عليه المهمة أبيه تنبع عن قناعات المأمون في حيثيات هذا البيت العلوي، وتقدّمه في كلّ الأمور، وصلاحيته للخلافة دون غيرهم، وهذه النظرة التفاؤلية في توجّهات المأمون لأهل هذا البيت العلوي تُحيب عن تساؤلات عدّة في سبب تعاطيه مع آل علي الهيه متحاوزاً تقليدية العداء بين العباسيين والعلويين.

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ٢/٨٦٨.

#### القراءة الرابعة:

يمثّل فقه يحيى بن أكثم بأنّه الفقه المقابل لمدرسة أهل البيت المتبلا هو الفقه الرسمي الذي تتعاطى معه الدولة، في حين يُعدّ فقه أهل البيت المتبلا هو الفقه المطارد، وفي جولة المناظرة التي أقامها المأمون بطلب من العباسيين، ظَهر مستوى هذا الفقه مقابل تدنّي مؤهّلات أصحابه، فهو مهزوم أمام مناظره الآخر (فقه علي المتبيلا)، الذي مثّله محمد بن علي الجواد المتبلا، وهو الشعور الكامن في دواخل المأمون، بل العامة كذلك، إلاّ أنّ الغلبة السياسية تلعب دورها في الترهيب الثقافي، وتوجّهات المدارس الفكرية المناوئة لأهل البيت المتبلا تُعطي انطباعاً عاماً عن الفقه الرسمي بأنّه هو الفقه الدي يمثّل التيار العام، فكانت جولة المناظرة هذه امتحاناً لأهلية هذا الفقه، وكانت خسارة بن أكثم في المناظرة انعكاساً لمدى صلاحية هذا الفقه الذي مثّله، بخلاف العمق والموضوعية التي تحلّت على طروحات محمد بن على الفقهية.

ولم يكتفِ المأمون بالهزيمة التي لحقت بيحيى بن أكثم جرّاء هذه المناظرة، بل زاد على ذلك بأن طلب من الإمام الجواد علي أن يسأل يحيى ليؤكّد هزيمة العباسيين في هذه الجولة، وانتصار الجانب الذي كان يلتزمه المأمون، وهو الطرف التقليدي المعارض للعباسيين، ولمّا لم يستطع ابن أكثم الإجابة على مسألة الإمام أعلن المأمون انتصاره على خصومه العباسيين، فأقبل على توبيخهم وتأنيبهم لموقفهم المتشدِّد ضدِّ آل البيت المنهالية.

(فأقبل المأمون على من حضره من أهل بيته فقال لهم: هل فيكم من يحيب هذه المسألة بمثل هذا الحواب، او يعرف القول فيما تقدم من السؤال؟ قالوا: لا والله، إنّ أميرَ المؤمنين أعلم وما رأى.

فقال: ويحكم، إنّ أهل هذا البيت خُصُّوا من الحلق بما ترون من الفضل،

وإنّ صِغَر السنَ فيهم لا يمنعهم من الكمال. أما علمتم أنّ رسول الله على افتتح دعوته بدعاء أمير المؤمنين علي بن ابي طالب عَنِيلًا وهو ابن عشر سنين، وقبل منه الإسلام وحكم له به، ولم يدع أحداً في سنّه غيره، وبايع الحسن والحسين عليه وهما ابنان دون الستّ سنين، ولم يبايع صبيّاً غيرهما؟! أولا تعلمون ما اختص الله به هؤلاء القوم، وإنّهم ذريّة بعضها من بعض، يجري لآخرهم ما يجري لأولهم؟!

فقالوا: صدقت يا أمير المؤمنين، ثم نهض القوم)(١).

كان هذا التنظير الذي قدّمه المأمون أُطروحةً لمشروعه ومسوّغات لإجراءاته التي وقف حيالها العباسيون موقف الناقم والمعارض، ولم يُبد العباسيون أي اعتراض في هذا الشأن؛ وذلك لِمَا للمأمون من حُجَة فُحمت معارضيه، وأوقفت حملات السخط الذي بدأ، تعاطي العباسيين مع المأمون كونهُ خارجاً على نظامهم التقليدي في العداء لآل علي المنافعة وشيعتهم.

#### القراءة الخامسة:

تُعدُّ هذه المناظرة وأمثالها من المناظرات الأُحرى مؤشّراً مهمّاً على تقدّم المعرضة العلوية في سبيل انجاز وتحقيق مهامها على الصعيد العام، فالمحاولات العباسية في إخفاء معالم مدرسة آل البيت لليهل سعت إليها كافّة الأطراف السياسية والعقائدية المناوئة لهم، وكانت السلطة العباسية تُسيِّر دفّة هذه المحاولات لتساهم في طمس معالم المدرسة العلوية وتصنيفها في خانة المعارضة المطاردة، والأُطروحة المحظورة، إلاّ أنّ حالةً من الانفراج الإعلامي بدت معالمها واضحة بعد أن أُزيلت بعض القيود العباسية على أُطروحة آل البيت الميلل، والتي تمنع من انتشارها او تدوالها لتطّلع الأُمّة على أحقيّة هذا الفكر الناضج والتوجّه الرشيد.

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ٢/٩٦٩-٨٠٠.

#### القراءة السادسة:

إنّ التقدم الحاصل في مسيرة المدرسة العلوية سيُؤجِّج مشاعر العباسيين ويثير توجّسات أولئك السائرين في فلكهم السياسي من القضاة والفقهاء، الذين شعروا بهزيمة واضحة وخسارة لا يمكن الاعتذار عنها أحبطت معها مشاريع هؤلاء؛ ممّا دعاهم إلى التفكير بكل جدّية في التخلّص من الإمام الحواد عُلِيَّلاً، كما كانت محاولات ابن أبي داود في التآمر عليه، وهو القاضي الذي هزم أمام المعتصم في مسألة فقهية أبدى اجتهاده فيها وخالفه محمد بن علي في الرأي فكان المعتصم مذعناً لأدلة (محمد) والأخذ بها وتحاهل آراء فقهاء البلاط، فكانت تلك الحزازة دافعة لهؤلاء في التخلّص من (محمد بن علي)، الذي هيمنت مدرسته على مدارس فقهاء البلاط، وغدت هذه المدارس تتراجع أمام عيمنت مدرسة العلويين الفقهية، التي كانت يوماً ما محظورة على الصعيد الرسمي، وهو أمر أرّق هؤلاء الفقهاء، حتى نفذوا في محمد بن علي مؤامراتهم التي حقّقها المعتصم بعد ذلك.

### فقهاء نظريات الاعتذار

ولم تَحد مضايقات فقهاء البلاط من نشاط محمد بن علي الجواد الشَيْلِ، فقد شهمخ في عطائه شموخ الأوائل، دون أن تراوده فكرة الإحباط رغم ما يعانيه من مؤامرات أولئك المتوجّسين؛ حيفة من منافسة (محمد) لمقاماتهم الرسمية التي زعزعتها الرياح العاتية لحركة المأمون، فتقتلع معها الثوابت التي دعا إليها (محمد) ونافح من أجلها آباؤه من قبل.

كان البلاط يترصد تحرّكات الإمام، وفقهاء البلاط يتربّصون به ليوقعوه في قضية ساخنة تجرّه إلى مواجهات غير محمودة، وهم يسعون لإذكاء روح العداء بين الإمام الجواد المُثِلِّ وبين الأُمّة التي ما فتأت تتحدّث في قابلياته ولياقته، وهي لا تخفي إعجابها به، فإنّه امتداد لسلالة النبوة، ومستودع العلوم، وكان إعجاب الأُمّة بحفيد النبي الله يُؤصِّل نظرية السماء في خلافة الله على الأرض، وليس الفقهاء بغافلين عن ذلك الذي تستشعره الأُمّة في حفيد محمد المنه، ولا تخفى عليها مناورات التآمر حينما تريد أن توقع ما يثير الأُمّة ويستفزها من مطارحات عقائدية تُؤجِّج شحناء العامة وتُقدّمها مادةً للفرقة والاحتراب.

ولم يَغبِ عن الجواد محمد أنه البيلان صاحب رسالة ورثها عن آبائه عن النبي فهو اليوم يؤسِّس لنظرية أسلافه، كما هو يُؤصِّل ويُقنَّن، فخلاف الخلافة بات يؤرِّق الأمّة حيثما لم تهتد في ظلّ رؤى النظام والتأريخ المسيَّس وقتذاك، ولا بد ليحيى بن أكثم المنهزم بالأمس أن يوقع بمحمد بن علي الذي كشف عواره وأظهر للناس سذاجة ما يحمله يحيى من علم أغدق عليه النظام لقب (قاضي القضاة) فهو اليوم يثأر لكرامته المهدورة وشخصيته الممتهنة بالأمس، فبادر في اليوم الثاني أن يسأل يحيى هذا السؤال للإمام محمد البيلان:

قال يحيى بن اكثم: ما تقول يا بن رسول الله في الخبر الذي روي: أنّه نزل

جبريل عَلِيَكُمْ على رسول الله ﷺ وقال: يا محمد، إنّ الله عزّ وجلّ يقرؤك السلام ويقول لك: سَل أبا بكر هل هو عنّي راضٍ فإنّي عنه راضٍ؟!(١)

فقال أبو جعفر المستى بمنكر فضل أبي بكر، ولكن يجب على صاحب هذا الخبر أن يأخذ مثال الخبر الذي قاله رسول الله في حجة الوداع: قد كثرت علي الكذّابة وستكثر بعدي، فمن كذب علي متعمّداً فليتبوأ مقعده من النار، فإذا أتاكم الحديث عني فأعرضوه على كتاب الله وسنتي، فما وافق كتاب الله وسنتي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به، وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ به نَفسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيهِ مِنْ حَبْلِ الوَريدِ (٢). فالله عز وجلّ خفي عليه رضا أبي بكر من سخطه حتى سأل عن مكنون سرّه ؟! هذا مستحيل في العقول!).

ثم قال يحيى بن أكثم: وقد روي: (أنّ مَثَلَ أبي بكرٍ وعمرَ في الأرض كَمَثَلِ جبرائيل وميكائيل في السماء).

فقال عَلِيَكُمْ: (وهذا أيضاً يحب أن ينظر فيه؛ لأن جبرائيل وميكائيل ملكان لله مقرّبان لم يعصيا الله قطّ، ولم يفارقا طاعته لحظة واحدة، وهما قد أشركا بالله عزّ وجلّ وإن أسلما بعد الشرك، فكان أكثر أيّامهما الشرك بالله، فمحال أن يُشبّههما بهما).

قال يحيى: وقد روي أيضاً: (أنّهما سيدا كهول أهل الجنة). فما تقول فيه؟

<sup>(</sup>١) ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه هكذا عن ابن عمر، قال: كنت عند النبي على وعنده أبو بكر الصديق، عليه عباءة قد حلّها على صدره بخدال، فنزل عليه حبريل فقال: مالي أرى أبا بكر عليه عباءة قد حلّها على صدره بخدال، قال: أنفق ماله عليَّ قبل الفتح. قال: فأقرِئه عن الله السلام وقل له: يقول لك ربّك: يا أبا بكر، أراض أنت عنّي في فقرك هذا أم ساخط؟ قال: فالتفت النبي على إلى أبي بكر، فقال: يا أبا بكر، وقال: أعلى ربيً فقرك هذا أم ساخط؟ قال: فبكى أبو بكر، وقال: أعلى ربيً أسخط؟! أنا عن ربيً راض، أنا عن ربيً راض، أنا عن ربيً راض، أنا عن ربيً راض. تأريخ بغداد للخطيب البغدادي: ٦/٢، والعجيب انّ الخطيب سكت عمّا رواه ممّا يدلّ على ارتضائه لهذه الأعاجيب.

<sup>(</sup>۲) ق: ۲۱.

فقال عَلَيْظِ: (وهذا الخبر محال أيضاً؛ لأنّ أهل الجنّة كلّهم يكونون شباباً ولا يكون فيهم كهل، وهذا الخبر وضعه بنو أُمية؛ لمضادّة الذي قاله رسول الله على الحسن والحسين عَلَيْلًا بأنّهما سيّدا شباب أهل الجنّة).

فقال يحيى بن أكثم: وروي: (أنّ عمر بن الخطاب سراج أهل الجنة).

فقال الله المقربين، وآدم ومحمد، وجميع الأنبياء والمرسلين لا تضيء الجنة بأنوارهم حتى تضيء بنور عمر؟!)).

فقال يحيى: روي: (أنّ السكينة تنطق على لسان عمر).

فقال السَّلِيِّ: (لست بمنكر فضل عمر، ولكن أبا بكر أفضل من عمر، فقال على رأس المنبر: إنّ لي شيطاناً يعتريني، فإذا مِلتُ فسدِّدوني).

فقال يحيى: قد روي: أنّ النبي الله قال: (لو لم أُبعث لبُعِث عمر).

فقال المَنْكِلِ: (كتاب الله أصدق من هذا الحديث، يقول الله في كتابه، ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنَكَ وَمِنْ نُوحٍ ﴾ (١) فقد أحذ الله ميثاق النبيين فكيف يمكن أن يبدّل ميثاقة؟! وكل الأنبياء على لله لله يشركوا بالله طرفة عين فكيف يبعث بالنبوة من أشرك وكان أكثر أيامه مع الشرك بالله؟! وقال رسول الله على: نُبِّتُ وآدم بين الرُّوح والحسد).

فقال يحيى بن أكثم: وقد روي أيضاً: أنّ النبي الله قال: (ما احتبس عنّي الوحى قطّ إلاّ ظننته قد نزل على آل الخطّاب).

فقال الله تعالى: ﴿ وهذا محال أيضاً؛ لأنّه لا يجوز أن يشكّ النبي الله في نبوته، قال الله تعالى: ﴿ اللهُ يَصْطَفِي مِنَ المَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ (٢)، فكيف يمكن

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٧.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٧٥.

أن تنتقل النبوة ممن اصطفاه تعالى إلى من أشرك به؟!).

قال يحيى: روي أن النبيّ الله قال: (لو نزل العذاب لَما نَجا منه إلاّ عمر).

فقال السَّلاَ: (وهذا محال أيضاً؛ لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتُ لَا تَعَالَى يَقُول: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لَيُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغَفِرُون ﴾ (١)، فأخبر سبحانه أنّه لا يعذّب أحداً ما دام فيهم رسول الله الله الله عند وما داموا يستغفرون ) (١).

ولم يكن يحيى قد ألقى على الإمام الحواد التيلا هذه الأسئلة لمجرد كونها أسئلة نقلها يحيى عن الرواة ليقف على الصحيح منها، بقدر ما هي محاولات استدراج استفر بها أبا جعفر أمام المأمون، وأهل الحلّ والعقد من أصحاب القرار في الدولة العباسية يحضرون هذا الحوار... ولم يكن بوسع الإمام السكوت عن كلّ ما طرحه يحيى، فالإمام في طور التأسيس لمبتنيات أفقدتها السياسة حضورها، وهمّشت توجّهاتها في خضم صراع سياسيِّ تقليدي ألغى معها جميع الثوابت عند ذاك، وكان يحيى في موقع التنظير لنظرية الخلافة والتأصيل لتداعيات السقيفة حينما قدمت رجالاتها، دون أن يجد المسلمون أيَّ فَضل لأصحابها، وكأنّ نظرية السقيفة حوصرت من قبل معارضة أهل البيت الصامتة، إلاّ أنّها كانت ناطقة بفضل أصحابها ومقامات أهلها، وكانت تُدين أولئك الذين تدافعوا على مقام الخلافة بمحاولات الغلبة السياسية ومناوراتها.. ولم يجدأتباعها بعد ذلك مندوحة من السكوت أو الغضّ عن كلّ ما يلمزه المتسائلون عن حقيقة ذلك مندوحة من السكوت أو الغضّ عن كلّ ما يلمزه المتسائلون عن حقيقة السيف عن كلّ معارضة تُطيح بمشروعهم هذا.

ووجد هؤلاء الأتباع أنّهم تحت طائلة التساؤل الحثيث في تقديم رؤية عن

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج للطرسي: ٢/٧٧٧ - ٤٨٠، ح٣٢٣، وعنه البحار: ٥٠/٥٠، ح٦.

قابليات أصحاب السقيفة، الذين أغلقوا الطريق على كلَّ أحد للوصول إلى منصب الخلافة.. فهم الآن مطالبون بوضع ملامح الصورة الجديدة لأصحاب السقيفة، ووضع رتوش التجميل حتى على حساب المبادئ.. وهم اليوم أحوج إلى ذلك من أي وقت كان بعد أن صار للمعارضة العلوية حضورها..

إذن فليكن يحيى غير يحيى من أصحاب نظرية السقيفة أن يبرجحوا نظريتهم حديثياً، أي محاولة استيعاب الحديث النبوي لنظرية السقيفة على أساس لون من ألوان الفضائل؛ وليحدوا الحديث الآن حاضراً في قولبة نظرية السقيفة وحضورها ضمن مخطّطات رواة الحديث، وقصارى ما تجيب المعارضة العلوية في نظر هؤلاء: أنّ هذه الأحاديث موضوعة، وأقصر الطرق لردّ المنكرين لهذه الأحاديث بأنّ هؤلاء لم يستطيعوا استيعاب هذه الفضائل حسداً منهم لأهل الشأن من السقيفيين الأوائل، وأهل السلف من الأصحاب، وبذلك فستكون في نظر يحيى وفريقه أجوبة المعارضة واهية لا تنفع شيئاً..

وفي غمرة هذه التمنيات التي توقّعها هؤلاء تفاجؤهم أجوبة الإمام الجواد بقرآنية الأدلّة وسنن النبي التي يتفق عليها الفريقان، أي كان للقرآن حضوره، وصار الإمام يحاكم هذه النصوص بآيات الكتاب، ولم تجد ليحيى بعد ذلك أية مشاركة على صعيد الدفاع عن مبتنياته التي صاغها على أساس الحديث النبوي فهو مجرد متلق لصناعات الإجابة بكل تسليم دون أن يقوى على ردّها أو إنكارها على الأقل، ممّا سجل هذا الحوار سبباً في دفع نظرية الإمامة إلى تقدم واسع شهده المأمون وسمعه الآخرون، ولعلّ هذا الانتصار الرائع من مقتضيات نشر عقيدة آل البيت البيلا في الأوساط السياسية المتشنّجة ضدّهم، وفي الوقت نفسه كان هذا الانتصار داعياً كذلك للتآمر على حياة الإمام من قبل فقهاء الاغتيالات (الإسلامية)، أي التصفيات الجسدية للمعارضة وهي ترتدي لباسها الديني الفتوائي.

## الجواد ووراثة التوحيد.. دفاع عن الوحدانية الحقة

ولم يكتف (محمد عليه في دفاعه عن مبدأ الإمامة ما لم يكن مطعّماً بمبدأ التوحيد، فالتشبيه والتحسيم صنمية الثقافة العباسية المستوردة من خلف الأسوار الإسلامية، تنتفض اليوم بعد أن دعاها معاوية بن أبي سفيان برجالاتها المنظّرين: كعب الأحبار وأبو هريرة وأمثالهما؛ لإيجاد صيغ جاهزة تحرف المسيرة التوحيدية عن اتجاهها المحمدي الذي أرسى قواعده إبّان دعوته، وتتراجع هذه التنظيرات التحسيمية بعد تصدّي أهل البيت عبيه خصوصاً، وعصر الإمامين الباقر والصادق عليه يسمحان للتحرك بهذا الاتجاه، إلا أنّ عصر المزاوجة الثقافية بين الغرب المسيحي والشرق الإسلامي دعا المأمون أن يتسامح في إذكاء روح الثقافة التحسيمية من حديد، ولم يكن بوسع أئمة أهل البيت عبيه إلاّ أن يتصدّوا لمثل التحييمية من حديد، ولم يكن بوسع أئمة أهل البيت التوحيد.

وكان الإمام علي بن موسى الرضا للبيّل قد تمتّع بفرصة الحوار مع أولئك المحسّمة من المسلمين والديانات الأُحرى: يهودية ونصرانية ومجوسية وغيرها، فاغتنم فرصة المحاورات الرسمية التي عقدها المأمون لإظهار فضل الإمام الرضا للبيّل ومقامه العلمي، وتصويب رأيه في اختياره الموفق للإمام ولياً للعهد، واليوم خليفته الجواد يعتلي منصّة الحوار، ويلقي من نظريات التوحيد ما توقّف معها انتهاكات أُولئك المجسّمة وأمثالهم.

ففي جوابه لمن سأله عن الرب تعالى: أله أسماء وصفات في كتابه؟ وهل أسماؤه وصفاته هي هو؟

فقال أبو جعفر السِّلامِ: (إنّ لهذا الكلام وجهين: إن كنت تقول: (هي هو) أنّه ذو عدد وكثرة فتعالى الله عن ذلك، وإن كنت تقول: (هذه الأسماء والصفات لم تزل) فإنّ ممّا لم تزل محتمل على معنيين:

فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو يستحقها فنعم، وإن كنت تقول: لم تزل صورها وهجاؤها وتقطيع حروفها فمعاذ الله أن يكون معه شيء غيره، بل كان الله تعالى ذكره ولا خلق، ثم خلقها وسيلة بينه وبين خلقه، يتضرعون بها إليه ويعبدون، وهي ذكره وكان الله سبحانه ولا ذكر، والمذكور بالذكر هو الله القديم الذي لم يزل، والأسماء والصفات مخلوقات، والمعني بها هو الله، لا يليق به الاختلاف والا الائتلاف، وإنما يختلف ويتألّف المتجزّئ، ولا يقال له: قليل ولا كثير، ولكنّه القديم في ذاته؛ لأنّ ما سوى الواحد متجزّئ، والله واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على خالق له، فقولك: (إن الله قدير) خبّرت أنه لا يجزه شيء، فنفيت بالكلمة العجز، وجعلت العجز لسواه، وكذلك قولك: (عالم) إنّما نفيت بالكلمة الجهل وجعلت الجهل لسواه، فإذا أفنى الله الأشياء أفنى الصورة والهجاء والتقطيع فلا يزل من لم يزل عالماً).

## فقال الرجل: فكيف سمّينا ربّنا سميعاً؟

فقال عليه السمع المعقول في الرأس، وكذلك سميناه بصيراً لأنه لا يخفى عليه ما يُدرك بالأبصار من لون في الرأس، وكذلك سميناه بصيراً لأنه لا يخفى عليه ما يُدرك بالأبصار من لون أو شمخص أو غير ذلك، ولم نصفه ببصر طرفة العين، وكذلك سميناه لطيفاً لعلمه بالشميء اللطيف مثل البعوضة وما هو أخفى من ذلك، وموضع المشمي منها والشهود والسفاد، والحدب على أولادها، وإقامة بعضها على بعض، ونقلها الطعام والشراب إلى أولادها في الجبال والمغاور والأودية والقفار، وعلمنا بذلك أن خالقها لطيف بلاكيف، إذ الكيف للمخلوق المكيّف.

وكذلك سمينا ربنا قوياً بلا قوة البطش المعروف من الخلق ولو كانت قوته قوة البطش المعروف من الخلق لوقع التشبيه واحتمل الزيادة، وما احتمل الزيادة احتمل النقصان، وما كان ناقصاً كان غير قديم، وما كان غير قديم كان عاجزاً، فربنا تبارك وتعالى لا شبه له، ولا ضد ولا ند، ولا كيفية، ولا نهاية، ولا تصاريف،

محرّم على القلوب أن تحمله، وعلى الأوهام أن تحدّه، وعلى الضمائر أن تصوّره، جلّ وعزّ عن أداة خلقه، وسمات بريّته، تعالى عن ذلك علواً كبيراً)(١).

وفي رواية داود بن القاسم الجعفري قال: قلت لأبي جعفر الثاني عَلَيْكِ! ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾(٢) ما معنى الأحد؟

قال: (المجمع عليه بالوحدانية، أما سمعته يقول: ﴿ وَلَئِنْ سَالَتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (٣) ثم يقولون بعد ذلك: له شريك وصاحبة).

فقلت: قوله: ﴿لَا تُدْرِّكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾(٤)؟

قال: (يا أبا هاشم، أوهام القلوب أدق من إبصار العيون، أنت قد تدرك بوهمك السند والهند والبلدان التي لم تدخلها، ولم تدرك ببصرك ذلك، فأوهام القلوب لا تدركه، فكيف تدركه الأبصار)(٥).

وفي حديث بن أبي نجران قال: سألت أبا جعفر الثاني المِيَّلِيَّ عن التوحيد، فقلت: أتوهم شيئاً؟

فقال: (نعم، غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك من شيء فهو خلافه، لا يشبهه شيء ولا تدركه الأوهام، كيف تدركه الأوهام وهو خلاف ما يعقل وخلاف ما يتصور في الأوهام؟ إنّما يتوهّم شيء غير معقول ولا محدود)(١).

<sup>(1)</sup> 107/5 عنه البحار: 107/5 ح 177 عنه البحار: 107/5

<sup>(</sup>٢) الاخلاص: ١.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٦١.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) الاحتجاج: ٢/٥٦٤، عنه البحار: ٣٩/٤، ح١٧.

<sup>(</sup>٦) التوحيد: ص١٠٣، ح٦، عنه البحار: ٢٦٦/٣، ح٢٢.

وسئل السِّلامِ: أيجوز أن يقال لله: إنَّه شيء؟

فقال عَلَيْكِم: (نعم، تخرجه من الحدّين: حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه)(١).

في واقع إسلامي أغرقته نظريات المتفلسفين القادمة ضمن حملات الترجمة التي بدأها في حلب الكثير من كتابات الروم الفلسفية، وتوجّهات الهند القصصية، ومساعي الفرس الأدبية، فضلاً عن ثقافات أهل الصين، ومحاولات الترك، ومساعي الفرس الأدبية، فضلاً عن ثقافات أهل الصين، ومحاولات الترك، ونزعات البربر، وفنون اليونان، وغيرها من تحسيمات اليهود، وتثليث النصارى، واختلافات أهل الملّة، كل ذلك أربكت عقلية الفرد وأودت بالجماعة الإسلامية إلى تقمّصات هذه الثقافات الجديدة غير الواعية في معرفة صفات الله، فخلطت بين صفات الذات وصفات الفعل، وأثبت من صفات التنزيه ماكان ينبغي أن تحلّ عنه الذات وتوصف به أفعاله تعالى، وأنزلق المجتمع الإسلامي إلى مهاوي التشبيه ومحاولات الإلحاد حتى كان للإمام الجواد وقبله والده الإمام الرضا المنا التشبيه ومحاولات الإلحاد حتى كان للإمام الجواد وقبله والده الإمام الرضا الأثر في صدّ عادية هذه التيارات الفكرية المنحرفة.. وأنت ترى ما لهذه الأسس التوحيدية في كلام الإمام الجواد من أثر في انتشال المدرسة الإسلامية من مخاطر الانحراف الفكري القادم.

<sup>(</sup>۱) التوحيد:  $0.1 \cdot 1.7 \cdot 1.7$ 

# ما منّا إلاّ قائم بأمر الله

مع تزايد الاهتمام في قضية الإمام المهدي على من لدن المجتمع الإسلامي؛ وذلك بسبب تصاعد وتيرة الظلم واستشراء الفساد، دفع الناس إلى أن تتوجّه أنظارهم للمنقذ الموعود، وتمنّى هؤلاء أن يرتفع ما يعانيه المجتمع من ظلم وفوضى في المفاهيم الإسلامية بظهور من يعيد للأُمّة شخصيتها الإسلامية المفقودة، وتوسّل أولئك المحيطون بالأئمة من أهل البيت للبيلا أن يكون صاحبهم هو القائم الموعود، والإمام الجواد أحد أولئك المؤمّل فيهم القيام بأمر الله، إلا أنّ الإمام الجواد يحاول أن يبعد هذه الفكرة، ويقرّب صفات القائم على الها أذهان الناس، بقوله لعبد العظيم الحسني على حين سأله عن القائم، حيث قال:

قلت لمحمد بن علي بن موسى الله الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً. من أهل بيت محمد الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

فقال النه الأرض من أهل الكفر والجحود، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً هو يطهّر الله به الأرض من أهل الكفر والجحود، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً هو الذي تخفى على الناس ولادته، ويغيب عنهم شخصه، وتحرم عليهم تسميته، وهو سَمِيّ رسول الله وكنيه، وهو الذي تُطوى له الأرض، ويُذلّ له كل صعب، يحتمع إليه من أصحابه عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً من أقاصي يحتمع إليه من أصحابه عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً من أقاصي الأرض؛ وذلك قول الله: ﴿أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إنَّ اللهَ عَلَى كُل شَمِيء قَدِيرٌ ﴿(۱)، فإذا اجتمعت له هذه العدة من أهل الإخلاص أظهر الله أمره، فإذا كمل له العقد وهو عشر آلاف رجل خرج بإذن الله، فلا يزال يقتل أعداء الله حتى يرضى عزّ وجلّ).

قال عبد العظيم: فقلت له: يا سيدي، فكيف يعلم أنّ الله قد رضى؟

قال: (يُلقِي في قلبه الرحمة، فإذا دخل المدينة أخرج اللات والعزّى فأحرقهما)(١).

ولم يكن عبد العظيم قد اختلط عليه أمر قائمهم المناه فهو الحامل لأحاديثهم، والحافظ لتراثهم، والقيِّم على رواياتهم إبّان اشتداد الأمر على شيعتهم، وملاحقتهم إيّاهم، فكان عبد العظيم الحسني مهاجراً إلى حيث حفظ نفسه الشريفة وتراث أثمته المقدس، حرصاً منه على إيصال هذا الكمِّم الهائل من تراثهم إلى أجيال شيعتهم، وهو الملزم لهم المناه في أحلك الظروف، فكيف يغيب عن عبد العظيم مسألة القائم وتشخيصه حتى يختلط عليه الأمر فيسأل الجواد المنظيم عن كونه القائم أم لا؟

وعلى ما يبدو أنّ عبد العظيم أراد أن يسال الإمام الجواد عليه عن القائم ليبعد شبهة الضعفاء الذين يتوسّلون بأيّ شخصية يجدون فيها مواصفات خاصة يقتنعون بها، فيجعلون صاحبها مؤهلاً لأن يكون المهدي، وقد انخرط في شبهة المهدوية الكثير، حيث نسبوها إلى بعض الأئمة عليه كالإمامين الصادق والكاظم عليه أنه وبعض أبناء الأئمة كذلك، والظاهر أن ضيق الظروف الأمنية والاختناق السياسي الذي تفرضه السلطة تدفع بالبعض إلى اضطراب العقيدة المهدوية لديهم، فيأملون أن يكون الإمام الحاضر هو قائم آل البيت عليه وهو ما دعا عبد العظيم الحسني أن يثير هذا التساؤل الخطير، وقد أضاف عبد العظيم بسؤاله هذا للإمام تراثاً مهدوياً مهماً، ورؤيةً ناضجة معصومة؛ كي تعرف الغُمة في ظلّ هذه الظروف إمامها وواقعه الذي يحيط به.

(۱) الاحتجاج: 3/1/4، ح3/7، إكمال الدين: 3/7/7، ح3/7، ب3/7، عنه البحار: 3/7/7، ح3/7، ح

## الإمام الجواد.. راوية الحديث المحظور

لـم يزل حديث علي البياسة أن تبقى آثاره كمعارضة شاخصة تدين النظام القائم، معه في عرف السياسة أن تبقى آثاره كمعارضة شاخصة تدين النظام القائم، وتُحرِّض الأُمّة أن تقرأ واقعها على أساس معطيات الإسلام الأصيل، ولم يزل رواته يحفظونه في صدورهم، ويكتمونه خشية الملاحقة والقتل والتنكيل، وهو مع هذا كله يخترق حواجز الممنوع وحجب المحظور، وسياسات الأنظمة لا تقوى على قهر إرادة الأُمّة في حقها للوقوف على المعرفة الحقيقية حينما تجدها في منابعها الروائية، فالحظر لم يرهب الحديث النبوي يوم كان محظوراً عليه ومحجوراً على مناقلته والعمل على ضوئه، ولم يجد الحديث متنفساً بعيد رحيل نبيه على، حتى مصرّ بفترات الحظر والمطاردة والقهر، بل وحتى التحريف يوم كان معاوية بن أبي سفيان متوثباً ليلفق أحاديث موضوعة تحطّ من مناقب أعدائه وفضائلهم وكل ما ورد في علي وآل علي البيالي أن وتُحدث ما ينافي ذلك لتنسج الفضائل على لسان النبي على في شخص معاوية وآل أبي سفيان، وفيما ذكرناه في بحوث تاريخ الحديث النبوي بين سلطة النصّ ونصّ السلطة غنيً عن كل محريات معاناة الحديث وحملته ورواته.

في ظلّ هذا الصراع المحتدم بين الحديث النبوي وبين السلطة صراع بكل حيثياته ودقائقه وتوجّهاته، بل صراع بين مفاهيم الحديث وقيمه، وبين دواعي السلطة وطموحها في الاستحكام على مناشئ الحديث ورواته؛ لتغلق منافذ الطريق على القيم الأصيلة التي يحملها الحديث النبوي، أضف إلى ذلك أنّ الحديث النبوي بمثابة الرقيب على الحاكم ونظامه، فهو إذن حالة من حالات العرقلة لتحركات النظام باتجاهاته الخاصة البعيدة عن الشريعة والتزاماتها، وبذلك سيعيش النظام مذعوراً من الحديث، تطارده هواجسه التي ما فتئت تُدين النظام ورجالاته، من هنا تعرف مدى الهوّة الساحقة بين الحديث النبوي كمفهوم وبين

السلطة كتوجهات وطموحات جامحة، ومثل هذا الوضع الحذر الذي يعيشه النظام من حيث لا يسمح بعد ذلك لرواته أن يؤسسوا مدرستهم الروائية على أساس مبتنيات سليمة، ومعنى ذلك أنّ الحديث الملاحق يبقى محاصراً، إلاّ أنّه يجد متنفساً أحياناً ليبيح به حملته إلى أسماع الثقات.

وإذا كان النظام قد أذن أن تتخذ ثقافة أهل البيت الميلا متسعاً من الحركة إبّان المأمون العباسي الذي أسّس نظرية إمكانية التعايش مع العلويين ودعا إلى سياسة التسامح والحوار، فإنّ الإمام محمد الجواد البيّلا سيكون في طليعة أولئك المعنيين بهذه النظرية المأمونية التي من خلالها أشرف الحديث النبوي من نافذة الإمامة على ثقافة الأُمّة وتوجّهاتها، وكان الإمام الجواد البيّلا حاضراً في تمتين العلاقة بين الأُمّة وبين الحديث النبوي؛ لذا سيجد الحديث متنفساً يتجه بامتداداته إلى قطاعات الأُمة بكل ألوانها؛ لذا فإنّ الإمام البيّلا قدّم نماذج المعرفة على أساس صيغ الحديث النبوي، أو الحديث العلوي المضمّخ بدماء آل علي منذ عقود حتى يصل معافى دون أن تمسّه يد الوضع والتحريف.

فقد روى البَيْلِي عن آبائه البَيْلِ عن علي البَيْلِ، قال: (بعثني النبي الله إلى اليمن فقال لي وهو يوصيني: يا علي، ما حار من استخار، ولا ندم من استشار. يا علي عليك بالدلجة (أي السير بالليل) فإنّ الأرض تُطوى في الليل ما لا تطوى بالنهار. يا علي، اغدُ باسم الله فإنّ الله بارك لأُمّتي في بكورها)(١).

وقال السِّيلين إن استفاد أخاً في الله فقد استفاد بيتاً في الجنة)(٢).

وعنه عَلَيْ وقد سئل عن حديث النبي الله : (أنّ فاطمة أحصنت فرجها فحرّم الله ذريتها على النار؟ فقال: خاصّ للحسن والحسين)(٣).

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي: ص١٣٦، ح٣٣، كشف الغمة: ٨٥٩/٢.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي: ص٨٤، ح٣٣.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ٢/٥٥.

وعنهُ، عن عليِّ عَلَيِّكِ: (في كتاب علي بن أبي طالب عَلَيِّكِ: (أنَّ ابن آدم أشبه شيء بالمعيار، إمّا راجح بعلم -وقال مرّة بعقل- أو ناقص بجهل)(١).

وعنه: قال علي النَّيْلَ الأبي ذرّ الله عنه الله عن وجلّ ، فارجُ من غضبت لله عن وجلّ ، فارجُ من غضبت له ، إنّ القوم خافوك على دنياهم وخفتَهم على دينك، والله لو كانت السماوات والأرضون رتقاً على عبد ثم اتقى الله لجعل الله له منها مخرجاً، لا يؤنسنك إلاّ الحق، ولا يوحشنك إلاّ الباطل)(٢).

وعنهُ، عن علي علي النه قال لقيس بن سعد وقد قدم عليه من مصر: (يا قيس إنّ للمحن غايات لابد أن يُنتهي إليها، فيجب على العاقل أن ينام لها إلى إدبارها، فإنّ مكايدتها بالحيلة عند إقبالها زيادة فيها)(٣).

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ٢/٥٥، كشف الغمة: ٢/٩٥٨.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة: ٢/٣٥، كشف الغمة: ٢/٩٥٨.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ٢/٣٥، كشف الغمة: ٨٥٩/٢.

## وريث النهج

وراثة علوية تأخذ بآفاق الحكمة إلى مَديات واسعة؛ لتفعل الخير تحسيداً لواقع مقروء، بل معاين ومشاهد، يجسّده الإمام ليلقيه شذرات من درر أقواله في صياغة نهج حده العلوي؛ ليعيد إلى الذاكرة تلك البلاغة التي ما فتئت ترتضع من القرآن وتغفو على عتبات الحديث النبوي والحكمة العلوية، و (محمد) هذا هو الإمام، هو إمام الكلام، لا يُدانيه أحد في عصره كماكان آباؤه عليه أقرأ في نهج وقد ألقى في مجالسه هذه الشذرات التي ما قرأتها إلا وتحيّلت أنّي أقرأ في نهج البلاغة، وهو دليل الوراثة النبوية والسلالة العلوية المباركة.

وبهذا فسنقرأ العطاء الثرّ الذي خلقه محمد الجواد لأُمّة جدّه، بل للإنسانية جمعاء.

وروي عنه البيالي قال: (من وثق بالله أراه السرور، ومن توكّل عليه كفاه الأمور، والثقة بالله حصن لا يتحصّن فيه إلا مؤمن أمين، والتوكل على الله نجاة من كل سوء، وحرز من كل عدو، والدين عزّ، والعلم كنز، والصمت نور، وغاية الزهد الورع، ولا هدم للدين مثل البدع، ولا أفسد للرجال من الطمع، وبالراعي تصلح الرعية، وبالدعاء تصرف البلية، ومن ركب مركب الصبر اهتدى إلى مضمار النصر، ومن عاب عُيِّب، ومن شتم أُجيب، ومن غرس أشجار التقى اجتنى ثمار المنى)(۱).

وقال عَلَيْكِمْ: (أربع خصال تعين المرء على العمل: الصحة، والغنى، والعلم، والتوفيق)<sup>(۱)</sup>.

وقال المَيْكِينَ: (إنَّ لله عباداً يخصّهم بالنعم، ويقرّها فيهم ما بذلوها، فإذا منعوها نزعها عنهم وحوّلها إلى غيرهم)(٣).

وقال عليه الله على عبد إلا عظمت عليه مؤنة الناس، فمن

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ٨٦٠/٢، أعيان الشيعة: ٢٥/٣، الفصول المهمة: ١٠٥٢/٢.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٢/٨٦٠، الفصول المهمة: ١٠٥٣/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وريث النهج

لم يحتمل تلك المؤنة فقد عرّض النعمة للزوال)(١).

وقال عَلَيْكِمْ: (أهل المعروف إلى اصطناعه أحوج من أهل الحاجة إليه؛ لأنّ لهم أجره وفخره وذكره، فمهما اصطنع الرجل من معروف فإنّما يبدأ فيه بنفسه، فلا يطلبنّ شكر ما صنع إلى نفسه من غيره)(٢).

وقال عليه: (من أمّل إنساناً فقد هابه، ومن جهل شيئاً عابه والفرصة خلسة، ومن كثر همّه سئم حسده، والمؤمن لا يشتفي غيظه، وعنوان صحيفة المؤمن حسن خلقه) (٣).

وقال المُشَلِينَ في موضع آخر: (عنوان صحيفة السعيد حسن الثناء عليه)(١).

وقال السَّلِينَّ: (من استغنى بالله افتقر الناس إليه، ومن اتَّقى الله أحبّه الناس وإن كرهوا)(٥).

وقال الشَيِّخِ: (عليكم بطلب العلم فإنَّ طلبه فريضة، والبحث فيه نافلة، وهو صلة بين الإخوان، ودليل على المروة، وتحفة في المجالس، وصاحب في السفر، وأُنس في الغربة)(1).

وقال البيلان: (العلم علمان: مطبوع ومسموع، ولا ينفع مسموع إذا لم يكن مطبوعاً، ومن عرف الحكمة لم يصبر على الازدياد منها، الحمال في اللسان، والكمال في العقل)(٧).

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ٢/٨٦٠، الفصول المهمة: ١٠٥٣/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) كشف الغمة: ٢/٨٦٠، الفصول المهمة: ١٠٥٤/٢.

<sup>(</sup>٥) كشف الغمة: ٢/٨٦٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

وقال المَشِيلِيِّةِ: (العفاف زينة الفقر، والشكر زينة الغنى، والصبر زينة البلاء، والتواضع زينة الحسب، والفصاحة زينة الكلام، والعدل زينة الإيمان، والسكينة زينة العبادة، والحفظ زينة الرواية، وخفض الجناح زينة العلم، وحسن الأدب زينة العقل، وبسط الوجه زينة الحلم، والإيثار زينة الزهد، وبذل المجهود زينة النفس، وكثرة البكاء زينة الخوف، والتقلل زينة القناعة، وترك المن زينة المعروف، والخشوع زينة الصلاة، وترك ما لا يعني زينة الورع)(۱).

وقال المنافية: (حسب المرء من كمال المروءة، وتركه ما لا يحمل به، ومن حيائه أن لا يلقى أحداً بما يكره، ومن عقله حسن رفقه، ومن أدبه أن لا يترك ما لا بد له منه، ومن عرفانه علمه بزمانه، ومن ورعه غضّ بصره وعفّة بطنه، ومن حسس خلقه كفّه أذاه، ومن سخائه برّه بمن يحب حقه عليه، وإخراجه حق الله من ماله، ومن إسلامه تركه ما لا يعنيه، وتجنبه الجدال والمراء في دينه، ومن كرمه إيثاره على نفسه، ومن صبره قلة شكواه، ومن عقله إنصافه من نفسه، ومن حلمه تركه الغضب عند مخالفته، ومن إنصافه قبوله الحق إذا بان له، ومن نصحه نهيه عمّا لا يرضاه لنفسه، ومن حفظه جوارك تركه توبيخك عن إساءتك مع علمه بعيوبك، ومن رفقه ترك عذلك عند غضبك بحضرة من تكره، ومن حسن صحبته لك إسقاطه عنك مؤنة أذاك، ومن صداقته كثرة موافقته وقلة مخالفته، ومن صلاحه شدة خوفه من ذنوبه، ومن شكره معرفة إحسان من أحسن إليه، ومن تواضعه معرفته بقدره، ومن حكمته علمه بنفسه، ومن سلامته قلة حفظه لعيوب غيره وعنايته بإصلاح عيوبه)".

وقال السِّيلام: (لن يستكمل العبد حقيقة الإيمان حتى يؤثر دينه على شهوته، ولن

(١) كشف الغمة: ٨٦١/٢، الفصول المهمة: ٢٠٥٤/٢.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٨٦١/٢، الفصول المهمة: ج٢، ص١٠٥٤، نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: ص٤٤، ح٩، طبع قم، والديلمي في اعلام الخاطر: ص١٢٧.

وريث النهج

يهلك حتى يؤثر شهوته على دينه)(١).

وقال عليه (الفضائل أربعة أجناس: أحدها: الحكمة، وقوامها في الفكرة. والثاني: العفة، وقوامها في الشهوة. والثالث: القوة، وقوامها في الغضب. والرابع: العدل، وقوامه في اعتدال قوى النفس)(٢).

وقال السِّلان: (العامل بالظلم والمعين له والراضى به شركاء)(١).

وقال عَلَيْكِا: (يوم العدل على الظالم أشدّ من يوم الجور على المظلوم)(٤).

وقال عَشِكِم: (اقصد العلماء للمحجّة الممسك عند الشبهة، والجدل يورث الرياء، ومن أخطأ وجوه المطالب خذلته الحيل، والطامع في وثاق الذل، ومن أحب البقاء فليعد للبلاء قلباً صبوراً)(٥).

وقال التَيْلان: (العلماء غرباء لكثرة الجهّال بينهم)(١).

وقال السِّلام: (الصبر عند المصيبة مصيبة الشامت بها)(٧).

وقال البيرية: (التوبة على أربع دعايم: ندم القلب، واستغفار باللسان، وعمل بالحوارح، وعزم أن لا يعود)(^).

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ٢/٨٦١.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٢/٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) كشف الغمة: ٢/٢٦، الفصول المهمة: ١٠٥٥/٢.

<sup>(</sup>٥) كشف الغمة: ٢/٢٦٨.

<sup>(</sup>٦) كشف الغمة: ٨٦٢/٢، الفصول المهمة: ١٠٥٥/٢.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٨) كشف الغمة: ٢/٢٦٨.

وقال السَّيِلِيِّ: (ثلاث من عمل الأبرار: إقامة الفرائض، واحتناب المحارم، واحتراس من الغفلة في الدين)(١).

وقال السَّيِّةِ: (ثلاث يبلغن العبد رضوان الله: كثرة الاستغفار، وخفض الجانب، وكثرة الصدقة)(٢).

وقال عَلَيْكِمْ: (أربع من كُنّ فيه استكمل الإيمان: من أعطى لله، ومنع في الله، وأحبّ لله، وأبغض فيه) (٢).

وقال السَّلِيْ: (ثلاث من كنّ فيه لم يندم: ترك العجلة، والمشورة، والتوكل عند العزم على الله عزّ وجلّ)(٤).

وقال السِّلان: (لو سكت الجاهل ما اختلف الناس)(٥).

وقال البَيْكِينَ: (مقتل الرجل بين لحييه، والرأي مع الأناة، وبئس الظهير الرأي الفطير)(١).

وقال البَيْكِينَ: (ثلاث خصال تجتلب بهنّ المحبّة: الإنصاف في المعاشرة، والمواساة في الشدة، والانطواء والرجوع إلى قلب سليم)(٧).

وقال السِّيلان: (فساد الأخلاق بمعاشرة السفهاء، وصلاح الأخلاق بمنافسة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٨٦٢/٢، الفصول المهدمة: ١٠٥٥/٢.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمة: ٢/٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) كشف الغمة: ٢/٢٨، الفصول المهمة: ٢/٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

وريث النهج

العقلاء، والخلق أشكال، فكلُّ يعمل على شاكلته، والناس أخوان فمن كانت أخوّته في غير ذات الله فإنّها تحوز عداوة؛ وذلك لقوله تعالى: ﴿الأَخِلاَّء يَومَئِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْض عَدُوُّ إلاَّ المُتَّقِينَ ﴾(١) )(٢).

وقال البَيْلِينَ: (من استحسن قبيحاً كان شريكاً فيه) (٣).

وقال السَّلِيَّةِ: (كفر النعمة داعية المقت، ومن جازاك بالشكر فقد أعطاك أكثر مما أخذ منك)(٤).

وقال عَلَيْظَ: (لا يفسدك الظنّ على صديق وقد أصلحك اليقين له، ومن وعظ أخاه سراً فقد زانه، ومن وعظه علانية فقد شانه، استصلاح الأخيار بإكرامهم، والأشرار بتأديبهم، والمودة قرابة مستفادة، وكفى بالأجل حرزاً، ولا يزال العقل والحمق يتغالبان على الرجل إلى ثمانية عشر سنة، فإذا بلغها غلب عليه أكثرهما فيه، وما أنعم الله عزّ وجلّ على عبد نعمةً فعلم أنّها من الله إلا كتب الله حلّ اسمه له شكرها قبل أن يحمده عليها، ولا أذنب ذنباً فعلم أن الله مطّلع عليه إن شاء عذبه وإن شاء غفر له إلا غفر الله له قبل أن يستغفره) (٥٠).

وقال الشَّلِيَّةِ: (الشريف كل الشريف من شرقه علمه، والسؤدد حقّ السؤدد لمن اتقى الله ربّه، والكريم من أكرم عن ذلّ النار وجهه)(٦).

وقال البَيْلِين: (من أمّل فاجراً كان أدنى عقوبته الحرمان)(٧).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: آية ٦٧.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٨٦٣/٢، الفصول المهمة: ١٠٥٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) كشف الغمة: ٢/٨٦٨، الفصول المهمة: ١٠٥٦/٢.

<sup>(</sup>٦) كشف الغمة: ٢/٨٦٣.

<sup>(</sup>٧) كشف الغمة: ٢/٨٦٨، الفصول المهمة: ١٠٥٧/٢.

وقال السَّلِيْ: (موت الإنسان بالذنوب أكثر من موته بالأجل، وحياته بالبرِّ أكثر من حياته بالعمر)(١).

وقال عَلِيَكِمْ: (لا تعالجوا الأمر قبل بلوغه فتندموا، ولا يطولنّ عليكم الأمَدُ فتقسوا قلوبكم، وارحموا ضعفاءكم واطلبوا الرحمة من الله بالرحمة لهم)(٢).

قال الإربلي أبو الحسن عليّ بن عيسي: هذا ما أردت نقله من كتاب الجنابذي على ، وقد نقل أشياء رايقة وفوائد فايقة وآداباً نافعة ، وفقراً ناصعة من كلام أمير المؤمنين المنظى ممّا رواه الإمام محمد الجواد بن الإمام علي بن موسى الرضا عن آبائه المنظى .

وروى الشيخ الصدوق، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني وله أنّه قال: قلت لأبي جعفر محمد بن عليّ الرضا المِيَّلِم: يا ابن رسول الله، حدثني بحديث عن آبائك المِيَّلِان.

وقال النَّهِ (حدثني أبي، عن جدي عن آبائه النَّهُ الله قال: قال أمير المؤمنين النَّهُ الله الناس بخير ما تفاوتوا، إذا استووا هلكوا).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله، فقال: (حدّثني أبي، عن جدّي، عن آبائه عن الله عن ا

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال المَيْكِينَ: (حدَّني أبي، عن جدّي، عن آبائه المَيْكِئِ قال: قال أمير المؤمنين اللقاء، النّكم لن تسعوا الناس بأموالكم، فسعوهم بطلاقة الوجه وحسن اللقاء، فإنّي سمعت رسول الله على يقول: إنّكم لن تسعوا الناس بأموالكم فسعوهم بأخلاقكم).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ٨٦٣/٢، الفصول المهمة: ١٠٥٦/٢.

وريث النهج

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِينِ: (حدثني أبي، عن جدي، عن آبائه البَيْكِينَ قال: قال أمير المؤمنين البَيْكِينَ : من عتب على الزمان طالت معتبته)

قال: قلت له: زدنى يا ابن رسول الله.

فقال المَيْكِمُ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه المَيْكِمُ قال: قال أمير المؤمنين ال

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْلِيْ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْلِا؛ قال: قال أمير المؤمنين البيّلانِ: بئس الزاد إلى المعاد العدوان على العباد).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِينَ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْكِينَ قال: قال أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤلفة على المريّ ما يحسنه).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال عَلَيْكِ : (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه عَلَيْكِ قال: قال أمير المؤمنين عَلَيْكِ : المرء مخبوء تحت لسانه).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِينَ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْكِينَ قال: قال أمير المؤمنين المؤمنين: ما هلك امرؤٌ عرف قدره).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال المِيَّلِيِّ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه المَيَّلِاً قال: قال أمير المؤمنين المَيْرِان التدبير قبل العمل يؤمنك الندم).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْلِا: من وثق بالزمان صُرَع).

قال: قلت له: زدنى يا ابن رسول الله.

فقال المَيْكِمْ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه المَيْكِمُ قال: قال أمير المؤمنين المؤمنين الله المَيْكِمُ: خاطر بنفسه من استغنى برأيه).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْلِيْ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْلِا قال: قال أمير المؤمنين المؤمنين عن قلة العيال أحد اليسارين).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال السَّلِينَ (حدثني أبي، عن جدَّي، عن آبائه اللَّهَ اللهِ قال: قال أمير المؤمنين السَّلِينَ من دخلهُ العُجُب هلك).

وريث النهج

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِيْ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْكِ قال: قال أمير المؤمنين البيِّكِيْ: من أيقن بالخلف جاد بالعطية).

قال: قلت له: زدني يا ابن رسول الله.

فقال البَيْكِينَ: (حدثني أبي، عن جدّي، عن آبائه البَيْكِينَ قال: قال أمير المؤمنين البيّنِكِينَ: من رضى بالعافية ممّن دونه رزق السلامة ممّن فوقه).

قال: فقلت له: حسبي(١).

وروي عنهُ قوله عليه الله الله تعالى ثمن لكلّ غالٍ، وسلّم إلى كلّ عالٍ)(٢).

وقوله المَيْلِينَ (عزّ المؤمن من غناه عن الناس)(٣).

وقال السِّلغِ: (لا تكن وليّ الله في العلانية، عدوّاً له في السرّ)(1).

وقال السِّلاع: (من استفاد أخاً في الله فقد استفاد بيتاً في الجنة)(٥).

وقال عَلِيَكِمْ: (كيف يضيع مَنِ اللهُ كافله؟ وكيف ينجو مَنِ اللهُ طالبه؟ ومَن اللهُ طالبه؟ ومَن الله وكله الله إليه، ومَن عمل على غير علم، ما أفسد أكثر ممّا يصلح)(١).

<sup>(</sup>١) منتهى الآمال: ٢/٥٥٥-٥٥٨ عن عيون الأخبار: ٥٣/٢، ح٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) اعلام الدين: ص٩٠، البحار: ٣٦٤/٧٥، ضمن ح٥.

<sup>(</sup>٣) اعلام الدين: ص٣٠٩، عنه البحار: ٣٦٥/٧٥، ح٥، اعلام الهداية، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) ثواب الأعمال: ص١٨٣، ح١، البحار: ٢٧٦/٧١، ح٥، وسائل الشيعة: ٢٣٢/١٢، ح١، أمالي المفيد: ص٣١، ح٨.

<sup>(</sup>٦) أعلام الدين: ص٣٠٩، البحار: ٣٦٤/٧٥، ضمن ح ٥، أعلام الهداية: ص٢٣٩.

وقال السيلان: (إيّاك ومصاحبة الشرير فإنّه كالسيف المسلول يحسن منظره ويقبح أثره)(١).

وقال النِّيلان: (كفي بالمرء حيانةً أن يكون أميناً للخونة)(١).

وقال له للبَيْلِينِ رجل: أوصِني.

قال السِّلاغ: (وتقبل؟).

قال: نعم.

قال ﷺ: (توسّد الصبر، واعتنق الفقر، وارفض الشهوات، وحالف الهوى، واعلم أنّك لن تخلو من عين الله، فانظر كيف تكون؟)(١٠).

وقال السَّلِينِ (المؤمن يحتاج إلى ثلاث خصال: توفيقٍ من الله، وواعظٍ من نفسه، قبولِ ممّن ينصحه)(٤).

وقال عَلَيْكِمْ: (لا تعادي أحداً حتى تعرف الذي بينه وبين الله تعالى، فإن كان محسناً فإنّه لا يسلمه إليك، وإن كان مسيئاً فإنّ علمك به يكفيكه فلا تُعاده)(٥).

وقال المَيْكِينَ: (القصد إلى الله تعالى بالقلوب أبلغ من إتعاب الجوارح بالأعمال)(٦).

وعنه عليم المالي قال: (من أطاع هواه أعطى عدوَّه مُناه)(٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٣٦٤/٧٥، ح٤، عن الدرة الباهرة، أعلام الهداية: ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول: ص٥٥٥، عنه البحار: ٣٥٨/٧٥، ح١، أعلام الهداية: ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ص٤٥٧، عنه البحار: ٥٥//٥٥، ح١، أعلام الهداية: ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) أعلام الدين: ص٣٠٩، عنه البحار: ٣٦٥/٧٥، ضمن ح٥، أعلام الهداية: ص٢٤١.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٣٦٤/٧٥، ضمن ح٤، عن الدرة الباهرة، أعلام الهداية: ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٧) أعلام الدين: ص٣٠٩، عنه البحار: ٣٦٤/٧٥، ضمن ح٥، أعلام الهداية: ص٢٣٩.

#### الدعاء المعارض، التراتيل، المعارضة

لسم يسزل أئمة أهل البيست المنه يعانون من مشكلة التضييق بسل والمطاردة لطروحاتهم، ولم يزل يعاني أصحابهم من الملاحقة وحبس الأنفاس، وإحصاء تحركاتهم التي تعدّها الأنظمة بأنها المعارضة الأشد عُنفاً في التأثير والنتائج... إلاّ أنّ ذلك لا يمنع من ممارسة أنشطتهم وبثّ روح العلم والمثابرة من أجل الوصول إلى الحقائق.. وإذا حُظِر على الحديث ومعارف فإنّ الإمام عليّ بن الحسين المنه لم تتوقف جهوده المعرفية، فقد صاغها على شكل أدعية تتعهّد في الحسين المنه أطروحة أهل البيت المنه من خلال تراتيل تنبعث في جوف الليل، أو تُلقى في جموع المحتشدين من الناس، أو يأنس بها الإنسان عند عزلته، أو يتوسّل بها المحزون عند وحشته، أو تنفث إلى حشاشته الحَرَّى عند تعسّر حاجته..

هكذا هي أدعية أهل البيت التيلاء وهذه هي تراتيل الصحيفة السحادية، إلا أنها لم تكن مجردة عن هدف معرفي يسعى الأئمة إلى تعزيز مفاهيمه وإيداع معارف في ضمير الأُمّة، ومعنى هذا فإنّ الدعاء سيُحال فضلاً عن كونه عبادة يتبتّل بها ذوو الحاجات، إلا أنّه خطاب ثقافي فكري يطرحه أئمة أهل البيت ليتبلاء بعيداً عن توجّسات الدولة ومطاردة النظام، وبهذا فقد حفظ أهل البيت لليلاء بالرغم من الظرف السياسي العنيف الذي طاردهم مفاهيمهم المحظورة ضمن أدعية وتوسّلات، فضلاً عن تنبيهات الأُمّة عمّا يحيطها من مخاطر تعمل على إيقاظها، والنظام في هذه الحالة غير قادر على منع هذه الأطروحات التي على شكل أدعية، ولم يشملها الحظر كما يشمل التعاطي بحديث أحد الأئمّة، والتي تعدّه الدولة ترويجاً لأطروحاته وتبليغاً لشخصه.

والإمام محمد بن علي الجواد الميتلام للم يكن بعيداً عن هذه الحالة من الطرح والتبليغ، فقد أعد أدعيته لتعطي رؤية في توجّهات الإمام ومفاهيم رسالته، وفي بعض نماذج أدعيته نقرأ بعض هذه الأُطروحات التي صاغها الإمام في صحيفته..

فمن ذلك ما صاغه من الدعاء وبيان مظلوميت المشكلة وما يعانيه من المضايقة، ومناشدة أتباعه في الوقوف عليها، وهي وثيقة تتناقلها الأجيال ليقرؤوا فيها محنة أهل البيت المنكلة ومظلوميتهم ومعاناتهم.

(منائحُكَ متتابعة، وأياديك متوالية، ونعمك سابغة، وشكرنا قصير، وحمدنا يسير، وأنت بالتعطُّف على من أعترف جدير.

اللَّهُمَّ وقد غصّ أهل الحق بالريق، وارتبك أهل الصدق في المضيق، وأنت -اللَّهُ مَّ- بعبادك وذوي الرغبة إليك شفيق، وبإجابة دعائهم وتعجيل الفرج عنهم حقيق.

اللَّهُ مَّ فصلِّ على محمد وآلِ محمد، وبادرنا منك بالعون الذي لا خذلان بعده، والنصر الذي لا باطل يتكأّده، وأتح لنا من لدنك متاحاً فيّاحاً، يأمن فيه وليك، ويخيب فيه عدوّك، وتقام فيه معالمك، وتظهر فيه أوامرك وتنكشف فيه عوادي أعدائك(١).

اللَّهُمَّ بادرنا منك بدار الرحمة، وبادر أعداءك من بأسك بدار النقمة.

اللَّهُمَّ أعنّا، وأغثنا، وارفع نقمتك عنّا، وأحِلُّها بالقوم الظالمين)(٢).

وفي دعائه بعد أن يُظهر نِعَم الله على عباده ورحمته وفضله، فإنه علي يطرح معارضته للأنظمة الجائرة ضمن دعائه، ويبيّن ما ارتكبته هذه الأنظمة من جرائم وخروقات وتعدّيات على حقوق أصحاب الحق، وهم الأئمة النَهْ وكيف أنهم أبعدوا عن حقوقهم وممارستها...

<sup>(</sup>١) في المصدر: (وتنكفّ فيه عوادي عِداتِك).

<sup>(</sup>٢) مهج الدعوات لابن طاووس: ٨٠، طبع مؤسسة الأعلمي، بيروت، ١٤١٤ ه.ق.

(اللَّهُ مَّ أنت الأول بلا أوّلية معدودة، والآخر بلا آخرية محدودة، أنشاتنا لا لعلّة اقتساراً، واخترعتنا لا لحاجة اقتداراً، وابتدعتنا بحكمتك اختياراً، وبلوتنا بأمرك ونهيك اختباراً، وأيّدتنا بالآلات، ومنحتنا بالأدوات، وكلّفتنا الطاقة، وجشّمتنا الطاعة، فأمرت تخييراً، ونهيت تحذيراً، وخوّلت كثيراً، وسألت يسيراً، فعصي أمرك فحلمت، وجُهل قدرك فتكرّمت، فأنت ربّ العزّة والبهاء، والعظمة والكبرياء، والإحسان والنعماء، والمنّ والآلاء، والمنح والعطاء، والإنجاز والوفاء.

ولا تحيط القلوب لك بكنه، ولا تدرك الأوهام لك صفةً، ولا يُشبهك شيء من خلقك، ولا يَمثُل بك شيء من صنعتك.

تباركت أن تُحسَّ أو تُمس، أو تُدركك الحواسّ الخمس، وأنّى يدرك مخلوق خالقه؟ تعاليت -يا إلهي- عمّا يقول الظالمون علوّا كبيراً.

اللَّهُ مَّ أُدِلُ (١) لأوليائك من أعدائك الظالمين، الباغين الناكثين القاسطين المارقين، الذين أضلوا عبادك، وحرّفوا كتابك، وبدّلوا أحكامك، وجحدوا حقك، وجلسوا مجالس أوليائك، جرأةً منهم عليك، وظلماً منهم لأهل بيت نبيك عليهم سلامك وصلواتك ورحمتك وبركاتك، فضلّوا وأضلّوا خلقك، وهتكوا حجاب سترك عن عبادك، واتخذوا اللَّهُم مالك دُولاً، وعبادك خَولاً (٢)، وتركوا اللَّهُم عالم أرضك في بكماء عمياء ظلماء مدلهمّة، فأعينهم مفتوحة، وقلوبهم عميئة، ولم تبق لهم اللَّهُم عليك من حجة، لقد حذّرتَ اللَّهُمَ عذابك، وبيّنت نكالك، ووعدت المطيعين إحسانك، وقدّمت إليهم بالنذر، فآمنت طائفة.

١) الإدالة: الغلبة.

<sup>(</sup>٢) الحَوَّل: واحدة حائل، وهم العبيد والإماء وغيرهم من الحاشية، وخَوَل الرجل: حَشَمه، والحَوَل: ما أعطى الله سبحانه وتعالى للإنسان من النِعَم. لسان العرب: ٢٥٠/٤ (مادة خول).

فأيّد اللَّهُم الذين آمنوا على عدوّك وعدوّ أوليائك، فأصبحوا ظاهرين، وإلى الحق داعين، وللإمام المنتظر القائم بالقسط تابعين.

وجدِّد اللَّهُم على عدوِّك وأعدائهم نارك وعذابك، الذي لا تدفعه عن القوم الظالمين.

اللَّهُ مَّ صلِّ على محمد وآل محمد، وقوّ ضعف المخلصين لك بالمحبة، المشايعين لنا بالموالاة، المتبعين لنا بالتصديق والعمل، المؤازرين لنا بالمواساة فينا، المُحبين ذكرنا عند اجتماعهم، وشُدَّ ركنهم، وسيدِّد لهم اللَّهُمَّ دينهم الذي ارتضيته لهم، وأتمم عليهم نعمتك، وخلصهم واستخلصهم.

وسُدً اللَّهُم فقرهم، والمم اللَّهُم شعث فاقتهم، واغفر اللَّهُمَّ ذنوبهم وخطاياهم، ولا تُحلِّهم أي ربِّ وخطاياهم، ولا تُحلِّهم أي رب بمعصيتهم، واحفظ لهم ما منحتهم به من الطهارة بولاية أوليائك، والبراءة من أعدائك، إنّك سميع مجيب، وصلّى الله على محمدٍ وآله الطيبين الطاهرين)(١).

هكذاكان الإمام الجواد البين كآبائه الطاهرين من قبل، يُصدر معارفه إلى الأُمّة عن طريق الدعاء، وهي قنوات أمينة تضمن وصول رؤى الأئمة إلى الناس بعيداً عن توجّسات النظام ومراقبته لتحركاتهم البين، وبذلك فقد نجحت انسيابية المعرفة إلى أعماق المجتمع بطريقة لم يكن للنظام أن يمنعها، فهي تراتيل القِدِّيس في أعماق المحن وأغوار النوائب.

<sup>(</sup>١) حياة أُولِي النُّهي: ٢٢٧، عن مهج الدعوات: ٨٠-٨٠.

## (محمد).. الإمام.. القديس.. ذلك المعجز

ولم يقف القوم عند (محمد) الحكيم عند هذا الحدّ من عبقات بلاغته الموروثة من آبائه حتى يُتوِّج عطاءه بالمعجزة الشاهدة على صدق دعواه، أو بالكرامة المؤيدة لمقامه الإلهي...

إنّه (محمد) الإمام.. الحجّة.. القدِّيس الذي يبعث الأمل في نفوس أتباعه، بل في نفوس الكثير حينما ينقطع عنهم حديث القرب إلى الله، وحينما يُحال الزمان إلى خواطر مغامرات القتل والحيل، أو مدّعيات القداسة المزيّفة، أو تتهاوى القيم من أجل كسب قضية يرعاها البلاط ويتدافع عليها فقهاؤه، أولئك المتسوّلون على أبوابه، أو المقتنصون رضا الخليفة، أو المزدحمون على عطاء القصر الملوكي في زحمة الفتاوى التي يطلقها الفقهاء إرضاءً لنزوات أسيادهم، أو شهوات الوزراء المدجّجين بمدى التحايل وخطط المؤامرات، تلتبس على الأمة مصاديق القداسة، وتختلط عليها حقائق الصدق من تسويلات الدجل، فينفرج الأمر عن (محمد) المعجز، خلك الإمام الذي جرت على يده الكرامات، وتدحرجت من تحت قدميه مّدعيات خلك الإمام الذي أوهموا الناس بأحقيّة الخلافة دون غيرهم، وتنازع أسلافهم مع أهل الحق، فاحتلبوا شطرها ملأ القعب دماً عبيطاً، كما أشار إلى ذلك عليٌ المُشِيَلِيَة تقويمه لتهالك القوم عليها.

وهكذا ينتزع (محمد) الإمام شرعية الخلافة وأحقية السيادة بما أثبته من أنّه هو القدّيس المعجز...، فضلاً عمّا أثبته لأولئك المنكرين لإمامته، أو المشككين في انتسابه لآبائه الطاهرين.. فأجرى الله على يده كرامات الإمامة ومعجزات الحُجّة، وكم هي وطيدة الانتساب لكرامات الآباء الميامين يوم كان الأتباع يتطاولون بأمانيّهم أن يربهم الله كراماته في أوليائه، تجري أمامهم وتحدث براهينها كلما أحوجتهم المحاججة أو الدليل لإثبات أحقيّة ما يتعتقدونه في أهل البيت فيُفيضون

ما أفاض الله عليهم من هذه الكرامة، أو تلك المعجزة، أو ذلك البرهان الذي لا يفتأ في إثبات الحق لأهله..

ومحمد بن على الجواد عليه من أهل هذه المعجزات المنتسبة لآل الله الميامين.. ولربّما يجد البحث طريقه في الكمّ الهائل من كرامات الجواد ومعجزات إمامته؛ لما تقتضيه ظروف الإثبات والانتساب، فكان محمد عليه سيخياً على الملأ من الناس؛ ليفيض بما أفاض الله عليه من الحق والدلالة على النهج القويم. وسينحاول الخوض في عباب هذه الملاحم الجوادية من الكرامة والمعجز والدليل، وما جرى له حملوات الله عليه مع أصحابه ومع غيرهم ممّن توقّفوا في القول بإمامته والبخوع بأحقيّته. وممّا يجدر التنويه إليه أنّ الإمام كان كثيراً ما يقف على ضمائر الناس وما في نفوسهم بفراسة تزيل الشك، وتقتلع الشبهة، وتمدي إلى الصراط المستقيم.

## الإمام وصغر السن

على بن إسماعيل، عن محمد بن عمر، عن علي بن أسباط، قال: رأيت أبا جعفر السيلان قال: رأيت أبا جعفر السيلان قد خرج علي، فأحددت النظر إليه وإلى رأسه وإلى رجله لأصف قامته لأصحابنا بمصر، فخر ساجداً وقال: إنّ الله احتج في الإمامة بمثل ما احتج في النبوة، قال الله تعالى: ﴿ وَآتَيْنَاهُ الحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ (١) ، وقال الله: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَنْ عَلَى الله تعالى: ﴿ وَآتَيْنَاهُ الحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ (١) ، فقد يجوز أن يؤتى الحكمة وهو صبي، ويجوز أن يؤتى الحكمة وهو صبي، ويجوز أن يؤتى وهو ابن أربعين سنة (٤).

<sup>(</sup>۱) مريم: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: ١٥.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات: ص٢٥٨، ح١٠، عنه البحار: ٢٥/١٠، ح١، و٥٠/٣٧، ح١، الكافي: ٣٧٤/١، ح٧.

#### الإمام الجواد السيلا

#### أوّل الممهدين للقضية المهدوية

لا يمكن لنا أن نتجاوز قضية خطيرة في حياة الإمام الجواد السَّيلي وهو يمهّد لحفيده الإمام المهدي الشيلي وذلك كون المواصفات التي اشترك بها الإمام المهدي مع جده الجواد يجعلهما يسعيان في تحقيق هدف بناء الدولة العالمية.. وبمعنى آخر أن الإمام الجواد سيشارك كذلك في تشييد مقدمات الدولة العالمية التي سيقوم بمهمتها الإمام المهدي الحيالية..

فكما أن الإمام الهادي شارك في ترسيخ فكرة غيبة الإمام المهدي إلى حدما، وتلاهُ ولده الإمام الحسن العسكري في تأكيده هذه القضية فإن الإمام الجواد بالمشتركات التي يتصف بها سيشارك كذلك في بناء المفهوم المهدوي ولكن بشكله الأولي ولعل إثبات هذا الأمر يستند إلى معطيات عدة:

أولاً: إن الإمامة المبكرة التي افتتح عهدها الإمام الجواد الميلي كانت «الحجر الأساس» للإمامة المبكرة التي اتصف بها الإمام المهدي الميلي علماً أن الإمامين الهادي والعسكري كانا مما اتصفا بهذه الصفة المباركة، إلا أن ظهورها في الإمام المهدي كان أكثر وضوحاً سيما أن الإمامة في عهده ستتميز بالغيبة وأن هذه المهمة هي الأخطر والأشد في مفهوم الإمامة كما أنها هي الأخطر في حياة الأمة إذ ستمر الأمة بتجربة عسيرة يغيب فيها إمامها وقائدها وهي - كما نعلم - من المهام الصعبة التي لا بد أن تمر بها الأمة في ظروف غير عادية، وستشهد المرحلة مخاضاً عسيراً تتعرض فيه الأمة للامتحان وستكون إمامة الإمام المهدي المبكرة موضع جدل لدى البعض ومورد تشكيك لدى آخرين، إلا أن إمامة الإمام الجواد المبكرة قطعت الطريق على تخرصات البعض وأعطت للقضية المهدوية حيويتها بشكل لا يقف معه أي إشكال.

ثانياً: إن تصريح النبي عن حفيده الإمام الجواد الآلي والذي يذكره بصفة خاصة وهي الانتساب إلى أمة نوبية «بأبي ابن خيرة الإماء، ابن النوبية الطيبة الفم، المنتجبة الرحم»(۱)، وكأن الانتساب إلى الإماء ستشكل -في وقت ما مشكلة يثيرها المعارضون لإمامة الجواد، إلا أن النبي في يسبق الأحداث ويشير إلى كرامة هذا الانتساب الذي سيثمر الإمامة المبكرة المتمثلة بالإمام الجواد ويضيفها إلى إحدى مناقبه الكريمة كما أنه في يعدها مفخرة تميز الإمام الجواد الآيل، وكذا الحال في السيدة نرجس أم الإمام المهدي فهي بالرغم من كونها أمة إلا أن ذلك يضيف معلماً مهماً في حياة الإمام الذي ينتسب إلى هذه السيدة وهو لم يخف من خطورة هذا الانتساب، ولعل ذلك كان سبباً في موافقة المعترضين على إمامته أو كسراً لنزعة الاستعلاء القومي الذي كان يعيشه المجتمع وتخفيفاً لهذه الوطئة «العروبية» التي يعيشها البعض لذا فتمجيد أم الإمام محمد الجواد المنظى على لسان النبي في أو البلاغ الإمام الكاظم المنظى سلامه (۱) لها أو تقديس الرضا لها بقوله المنظى: (قدست أم ولاته خلقت طاهرة مطهرة) (۱).

كل ذلك لتأكيد مبدأ التقوى وتقديمه على النظرة القومية التي يعشها المجتمع الإسلامي آنذاك والذي تتعزز أكثر في أيام الإمام المهدي على، لذا فإن الثناء والتبحيل الذي أتحفه النبي الله لأم الجواد السلامي سيكون كذلك مشمولاً به أم الإمام المهدي لإطفاء نائرة العصبية القومية التي استقادها المعترضون على إمامة المهدي المسلامية.

وهكذا فإن التشابه بين الإمامين في الصفات والمشتركات أتاحت للغيبة الصغرى أن تأخذ مسيرتما الطبيعية في خضم الأحداث الساحنة التي تشهدها الساحة السياسية العباسية يومذاك.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي: ١: ٣٢٣ من حديث ١٤.

<sup>(</sup>٢) وفاة الإمام الجواد علينا للسيد عبد الرزاق المقرم: ٥.

<sup>(</sup>٣) عيون المعجزات: ١٠٨.

وراثة عيسوية المالا

## وراثةً عيسوية

عن أحمد بن محمد الحضرمي، قال: حج أبو جعفر المِيَلِانى، فلمّا نزل زبالة فإذا هو بامرأة ضعيفة تبكي على بقرة مطروحة على قارعة الطريق، فسألها عن علة بكائها؟ فقامت المرأة إلى أبي جعفر المِيَلِانِ وقالت: يا ابن رسول الله، إنّي امرأة ضعيفة لا أقدر على شيء، وكانت هذه البقرة كلّ ما أملكه، فقال لها أبو جعفر المَيَلانِ: (إن أحياها الله تبارك وتعالى لكِ فما تفعلين؟) فقالت: يا ابن رسول الله، لأُجدّدن لله شكراً.

فصلَّ أبو جعفر ركعتين ودعا بدعوات، ثم ركض برجله البقرة فقامت البقرة، وصاحت المرأة: عيسى بن مريم، فقال أبو جعفر عَلَيْكِمْ: (لا تقولي هذا، بل عباد مكرمون، أوصياء الأنبياء)(١).

وقد حرص أبو جعفر -صلوات الله عليه- أن يؤكد للمرأة إنّما يكون إحياء البقرة راجعاً لله تعالى، ونحن عباد مكرمون، وحاول الإمام البيّل أن يؤكد أنّهم أوصياء أنبياء؛ لئلا يتوهم السامع شيئاً وراء ذلك يُساء فهمه، وهم أوصياء الأنبياء بمعنى ورثتهم، وإلا فهم أعظم مقاماً من الأنبياء؛ لأنّهم ورثة خاتم الأنبياء.

#### شهادة الزور

روي عن ابن أروبه أنّه قال: إنّ المعتصم دعا جماعة من وزرائه فقال: اشهدوا لي على محمد بن علي بن موسى زوراً واكتبوا أنّه أراد أن يخرج، ثم دعاه فقال: إنّك أردت أن تخرج عليّ.

فقال عَلَيْظِينَ: (والله ما فعلت شيئاً من ذلك).

(١) الثاقب في المناقب لابن حمزة: ٥٠٣.

قال: إنّ فلاناً وفلاناً شهدوا عليك، فأُحضروا فقالوا: نعم، هذه الكتب أخذناها من بعض غلمانك!

قال: وكان حالساً في بمو، فرفع أبو جعفر السَّلِا الله وقال: (اللَّهُمَّ إِن كَانُوا كَذَبُوا عَلَىَّ فَخَذَهُم).

قال: فنظرنا إلى ذلك البهو كيف يرجف ويذهب ويجيء، وكلّما قام واحد وقع! فقال المعتصم: يا ابن رسول الله، إنّي تائب ممّا قلت، فادعُ ربّك أن يسكنه! فقال عِليَّكِمْ: (اللَّهُمَّ سكِّنه، إنّك تعلم أنَّهم أعداؤك وأعدائي) فسكن(١).

# نعم... عندي سلاح رسول الله

#### المداراة خير من المكاشفة

أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن الصفار، عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن بكر بن صالح، قال: كتب صهر لي إلى أبي جعفر الثاني السِّلاَ: أنّ أبي ناصب

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح: ٢٠٠/٢، ح١٨، عنه البحار: ٥٥/٥٠، ح١٨.

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح: ٣٨٧/١، ح١٦، عنه البحار: ٥٣/٥٠، ح٢٧، العوالم: ٣٢/٨٧، ح١٢.

إحباط مخططات النظامر

خبيث الرأي، وقد لقيت منه شدّة وجهداً، فرأيك -جعلت فداك- في الدعاء لي، وما ترى جعلت فداك، أفترى أن أكاشفه أم أُداريه؟

فكتب عَلِيَّكِيْ: (قد فهمت كتابك وما ذكرت من أمر أبيك، ولست أدع الدعاء لك إن شاء الله، والمداراة خير لك من المكاشفة، ومع العسر يُسرُّ، فاصبر إنّ العاقبة للمتقين، تبتك الله على ولاية من توليت، ونحن وأنتم في وديعة الله التي لا تضيع ودائعه).

قال بكر: فعطف الله بقلب أبيه حتى صار لا يخالفه في شيء(١).

## إحباط مخططات النظام

محمد بن الريّان قال: احتال المأمون على أبي جعفر السَّيْلِي بكل حيلة، فلم يمكّنه في شهيء، فلم اعتلّ وأراد أن يبني عليه ابنته دفع إليَّ مائة وصيفة من أجمل ما يكنَّ، إلى كل واحدة منهنَّ جاماً فيه جوهر يستقبلون أبا جعفر السَّيْلي إذا قعد في موضع الأختان، فلم يلتفت إليهنَّ.

وكان رجل يقال له: مخارق صاحب صوت وعود وضرب، طويل اللحية، فدعاه المأمون، فقال: يا أمير المؤمنين، إن كان في شيء من أمر الدنيا فأنا أكفيك أمره، فقعد بين يدي أبي جعفر الشيل فشهق مخارق شهقة اجتمع إليه أهل الدار، وجعل يضرب بعوده ويغني، فلمّا فعل ساعة وإذا أبو جعفر الشيلا لا يلتفت إليه لا يميناً ولا شمالاً، ثم رفع رأسه إليه.

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد: ص١٩١، ح٢٠، عنه مستدرك الوسائل: ١٧٨/١٥، ح١١، البحار: ٧٩/٧١، ح٢٩، و٥٥/٥٥، ح٣٠.

وقال السِّيلِغِ: (اتَّق الله يا ذا العثنون!).

قال: فسقط المضراب من يده والعود، فلم ينتفع بيده إلى أن مات.

قال: فساله المأمون عن حاله؟ قال: لمّا صاح بي أبو جعفر فزعت فزعة لا أفيق منها أبداً(١).

وكأنّ احتياله لإدخاله فيما فيه من اللهو والفسوق. وبنى على أهله بناءً: زفها. والعُثُنون: اللحية، أو ما فضل منها بعد العارضين، أو ما نبت على الذقن وتحته سُفلاً، أو هو طولها، والعُثُنون أيضاً: شعيرات تحت حنك البعير(٢).

ولا يهمّنا سرد معجزاته، فهي أكثر من أن تحصى، وقد أعرضت عن تعدادها لعلمي أنها لا يستوعبها مختصر استطرد فيه بعض سيرته، فآثرت العدول عن سردها لكثرةها، ووجدتُ أنّه المَيَّلِمُ قد اختصّ بكثرة المعاجز وتعداد الكرامات ويبدو أنّ متطلّبات عصره التشكيكي بإمامته المبكرة اقتضت إظهار كراماته بهذا الكمّ الهائل، تأكيداً للحجّة، وإتماماً للبينة التي يتطلّبها مقام إمامته الذي كثر التساؤل عن إمكانيته وهو لا يزال ابن العاشرة أو دونها، ممّا حدا بالبعض أن يتوقف إن لم يتساءل، أو يتساءل إن لم يشكّك، أو يشكّك إن لم يعارض، وهكذا تضطرب مفاهيم الناس بإمامته المنيلًا، وتعتور الأذواق بإمكانية أدائه لمهمّة آبائه الذين تصدّوا للإمامة في سنِّ اعتاد عليه الناس، وألفته العامة، واستأنس في أهليته الجميع.

ولم يكن محمد بن على الجواد المُتَلِينَ ذلك الإمام الثماني من العمر قد اختلف فيه الجميع، بل قبله مَن عرفه، وأثنى عليه مَن خالطه، وأكبرهُ مَن سمع منه، وآمن به مَن جالسه، واعتقد فيه مَن شاهده، ولكأتي أجد سرد الفضائل فضولاً من القول،

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب: ٤٢٧/٤، عنه البحار: ٦١/٥٠، ح٣٧.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٥٠/٦٠ بيان.

فخشيت الإطالة وآثرت الإيجاز، وتوسّلت بمآثر الثناء، وتقاريض المدح، والإمام أرفع من أن يُعرف قدره بمدح المادحين، وإطراء الحامدين له، إلا أنّ ذلك من مجريات البحث ومطاوي الكلام، وعزمت استعراض بعض ما حضرين من كلمات الثناء وجمل التقريض.

روى الشيخ المفيد بسنده عن الريان بن شبيب ما نقله عن المأمون: وأمّا أبو جعفر محمد بن علي المبيّلا قد اخترته لتبريزه على كافة أهل الفضل في العلم والفضل مع صغر سنّه، والأُعجوبة فيه بذلك، وأنا أرجو أن يظهر للناس ما قد عرفته منه، فيعلموا أنّ الرأي ما رأيت فيه.

فقال بنو العباس: إنَّ هاذا الفتى وإن راقك منه هديه فإنَّه صبي لا معرفة له ولا فقه، فأمهله ليتأدِّب ويتفقّه في الدين، ثم اصنع ما تراه بعد ذلك.

فقال لهم: ويحكم! إنّي أعرف بهذا الفتى منكم، وإنّ هذا من أهل بيت علمهم من الله، وموادِّه وإلهامه، لم يزل آباؤه أغنياء في علم الدين والأدب عن الرعايا الناقصة عن حدّ الكمال، فإن شئتم فامتحنوا أبا جعفر بما يتبيّن لكم به بما وصفت من حاله...(١).

وما نقله الطبرسي عن موقف المأمون من الإمام بقوله: وكان المأمون مشغوفاً بأبي جعفر السَّلِا لِما رأى من فضله مع صغر سنه، وبلوغه في العلم والحكمة والأدب وكمال العقل.. وكان متوفّراً على إكرامه وتعظيمه وإجلال قدره(٣).

وعن ابن الصباغ المالكي: قال الشيخ كمال الدين بن طلحة: مناقب أبي جعفر

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ٢٨٢/٢.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الإمام الجواد عَلَيْكِمْ: ٣٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر.

محمد الجواد عليه السعت جلبات مجالها، ولا امتدّت أوقات آجالها، بل قضت عليه الأقدار الإلهية بقلة بقائه في الدنيا بحكمها وسحالها، فقل في الدنيا مقامه، وعجّل عليه فيها ممامه. فلم تطل لياليه ولا امتدّت أيامه، غير أنّ الله حصّه بمنقبة أنوارها متألقة في مطالع التعظيم، وأخبارها مرتفعة في معارج التفضيل والتكريم(١).

وقال الشبلنجي: وإن كان (الجواد السَّلِمُ) صغير السنّ، فهو كبير القدر، رفيع الذكر، ومناقبه السَّلِمُ كثيرة (٢).

وما نقله ابن شهر آشوب، عن الأسقف الذي رأى الإمام ﷺ، فقال: يوشك أن يكون هذا الرجل نبياً أو من ذرّية نبي (٢).

هذه شهادة مَن شاهد (محمداً) وعرف مكارمه، وسمع مناقبه، فألجأه الإعجاب إلى التقريض فيه، وآذنه الإكبار للثناء عليه، ودعاهُ الإكرام إلى التبحيل والتعظيم، وهو بعد ذلك لحمة رسول الله وبضعته ووريثه، فيتصاغر عند ذلك كل ثناء وذكر كبير.

<sup>(</sup>١) الفصول المهمة لابن الصباغ: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) نور الأبصار: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) المناقب لابن شهر آشوب: ٣٨٤/٤.

#### النهاية المؤسفة.. وفتوى فقهاء الإرهاب

ومن المؤسف أن تصل التنافسات بين فقهاء البلاط للوصول إلى حظوة القرب من الخليفة العباسي بأن تُحاك ضد الإمام المؤامرات لتصفيته بعد أن رأوا أنّه علين قد اكتسح وجودهم المهزوم، بعدما اعتقد الخليفة بأعلميته وأنّه حاز من العمل ما لم يكن أحد منهم قد حازه وحباه الله به واحتباه، وكان العمل قائماً على التنافس بين علماء البلاط لإثبات أيّهم أصلح أوفق لخدمة السلطان، وإذا ما هدّد وجوده مقامَهم العلمي في نظر السلطان وأخرهم عن رتبة التقدم فإنّهم يسعون لاتخاذ أيّ إجراء يضمن إبقاءهم على هيبتهم، أمّا إذا كسرت هيبة هؤلاء المتدافعين على مكانتهم لدى البلاط فإنّهم لا يتأخّرون عن التآمر والإنتقام من أجل الإبقاء على مكانتهم به وما أنّ الإمام الجواد علي يبقى منافس فقهاء البلاط فإنّ هؤلاء لم يستعيدوا مقامهم المفقود من أعلمية (محمد بن الرضا) والمنافس لهم في منتديانتهم العلمية، فيدبّروا التآمر عليه وتصفيته، والانتقام لكرامتهم المفقودة في أروقة البلاط، والمناظرة التالية تتيح في نظر هولاء أن يتفقوا على تصفية الإمام الجواد علينيلاً

روى العيّاشي في تفسيره بإسناده عن زرقان صاحب ابن أبي داوود قال: رجع ابن أبي داوود ذات يوم من عند المعتصم وهو مغتمّ، فقلت له في ذلك، فقال: وددت اليوم أيّ قدمت منذ عشرين سنة، قلت له: ولم ذاك؟

قال: لِماكان من هذا الأسود(١) أبي جعفر محمد بن علي بن موسى اليوم بين يدي أمير المؤمنين.

قال: قلت له: وكيف كان ذلك؟

<sup>(</sup>١) هكذا يلقبون الإمام الجواد المُتِلال لشدّة سمرته؛ تنكيلاً به وحقداً عليه.

قال: إن سارقاً أقر على نفسه بالسرقة، وسأل الخليفة تطهيره بإقامة الحدّ عليه، فجمع لذلك الفقهاء في مجلسه، وقد أحضر محمد بن على.

فسألنا عن القطع في أيِّ موضع بجب أن يُقطع؟

قال: فقلت: من الكرسوع.

قال: ما الحجة في ذلك؟

قال: قلت: لأنّ اليد هي الأصابع، والكفّ إلى الكرسوع لقول الله في التيمم: ﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم ﴾ (١)، واتفق معي على ذلك قوم.

وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق.

قال: وما الدليل على ذلك؟

قالوا: لأنّ الله لمّا قال: ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ (٢) في الغسل دلَّ ذلك أنَّ حدّ اليد هو المرفق.

قال: فالتفت إلى محمد بن علي عَلِيُّكُم، فقال: ما تقول في هذا يا أبا جعفر؟

فقال عَلِيَكِمْ: (قد تكلم القوم فيه يا أمير المؤمنين).

قال: أقسمت عليك بالله لَما أخبرت بما عندك فيه.

فقال عَلِيَكِمْ: (أمَّا إذا أقسمت عليّ بالله، إنّ أقول: إنهم أخطؤوا فيه السنّة، فإنّ

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦.

القطع يجب أن يكون من مفصل أصول الأصابع، فيترك الكف).

قال: وما الحجة في ذلك؟

قال: (قول رسول الله على: السجود على سبعة أعضاء: الوجه واليدين والركبتين والرجلين، فإذا قطعت يده من الكرسوع أو المرفق لم يبق له يد يسجد عليها، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلهِ ﴾ (١)، يعني به هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها ﴿ فَلا تَدْعُوا مَعَ الله أَحَدًا ﴾ (٢)، وما كانه لله لن يقطع).

قال: فأعجب المعتصم ذلك، وأمر بقطع يد السارق من مفصل الأصابع دون الكفّ.

قال ابن أبي داوود: قامت قيامتي وتمنيّت أنّ لم أكن.

قال ابن أبي زرقان: إنّ ابن أبي داوود قال: صرت إلى المعتصم بعد ثلاثة، فقلت: إنّ نصيحة أمير المؤمنين عليّ واجبة، وأنا أُكلّمه بما أعلم أيّ أدخل به النار.

قال: وما هو؟

قلت: إذا جمع أمير المؤمنين في مجلسه فقهاء رعيته وعلماءهم لأمر واقع من أمور الدين، فسألهم عن الحكم فيه، فأخبروه بما عندهم من الحكم في ذلك، وقد حضر مجلسه أهل بيته وقوّاده ووزراؤه وكتّابه، وقد تسامع الناس بذلك من وراء بابه، ثم يترك أقاويلهم كلهم لقول رجل يقول شطر هذه الأمّة بإمامته، ويدعوه أنّه أولى منه بمقامه، ثم يحكم بحكمه دون حكم الفقهاء.

قال: فتغير لونه وانتبه لما نبّهته له، وقال: جزاك الله عن نصيحتك خيراً.

<sup>(</sup>١) الجنّ: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الجنّ: ١٨.

قال: فأمر اليوم الرابع فلاناً من كتّاب وزرائه بأن يدعوه إلى منزله، فدعاه، فأبى أن يجيبه، وقال: علمت أنّي لا أحضر مجالسكم.

فقال: إنّي إنّما أدعوك إلى الطعام وأُحب أن تطأ ببابي(١) وتدخل منزلي فأتبرّك بذلك، فقد أحب فلان بن فلان من وزراء الخليفة لقاءك.

فصار إليه، فلمّا طعم منها (أي من الطعام) أحسَّ السُّـم، فدعا بدابّته، فسأله ربّ المنزل أن يقيم.

قال: خروجي من دارك خير لك.

فلم يزل يومه ذلك وليله في خلفة (7) حتى قبض فلم يزل يومه ذلك

هـذه هي مؤامرات النظام العباسي وفقهائه، فهم بعد أن دعـوه وعزموا عليه الإجابة غاضهم تقدمه على جميع فقهاء البلاط، وعلموا أنّ ذلك سيكون سبباً في تفاقم أمره عند المسلمين، واعترافهم بأنّ شطر هذه الأُمة تقول بإمامته وهذا دليل على أنّ الأُمّة تنصاع للإمام علي الإمامة وأهليته للخلافة دون بني العباس، ومجرد احتمال الجهاز العباسي من تأثير الإمام في الأُمّة، واحتمالية أن تكون مجريات الأُمور لصالح الإمام فإنّ الخليفة العباسي لم يمهله حتى أمر بتصفيته فوراً؛ دون أدنى انتظار وحساب لأي العواقب المترتبة على هذا التصرف الطائش.

وبالرغم من كون الإمام الجواد يمثّل الخطّ المنافس لخطّ فقهاء البلاط فإنّ المعتصم حسم الفتوى لصالح قول الإمام عُشِيلاً، وكأنّ المعتصم لم يرتض أقوال هؤلاء الجمع من فقهاء الدولة؛ لما يستبين الرشد برأي الإمام عُشِيلاً، فالإمام من بيت زُقّوا العلم رقّاً، واحتباهم الله بأسرار خصّهم بها وحباهم.

<sup>(</sup>١) وفي رواية: تطأ ثيابي.

<sup>(</sup>٢) الخلفة: الإسهال.

<sup>(</sup>٣) مدينة المعاجز: ٥٣٥-٥٣٦ عن كتاب حياة أولي النهي: ٢١٦-٢١٣.

## وقفة مع حادثة شهادة الجواد عليها

أمعن العباسيون - كأي سلطة إرهابية- مع معارضيهم التقليديين أئمة أهل البيت اليه الله شتى صنوف الإرهاب والقتل والتنكيل، ولا بد أن تختتم أية مأساة لإمام من أئمة أهل البيت المنتائج بقضية إعلامية يعملون من خلالها إلى التقليل من شان هذا الإمام الشهيد أو ذاك الإمام المهتضم، وهكذا مع جميع أئمة أهل البيت البين الذين قضوا على أيديهم والإمام محمد بن على الجواد أحد الرموز الذي استهدفته الدعاية العباسية عرضت تفاصيل شهادته بشكل تحاول التقليل من شأنه حيث نقلت رواية في هذا الشأن حيث وردت قصة تشير أن جعفر بن المأمون دفع بأخته أم الفضل لاغتيال الإمام الجواد وبعد تفاصيل القصة قال الراوي وعمدت إلى سم وضعته في قنديل، وبعد أن أصاب منها دفعته إليه فلما علم قرب الأجل المحتوم ونزول القضاء أحذه منها وقضى فيه حاجته وبعد أن نفذ السم فيه وأحس بحرارته تغير لونه فندمت وبكيت على هذا الفعل التي تزلزل الجبال الرواسي وتتفطر لها السموات فقال عُلِيَا إِنَّ ما بكائك، والله ليضربنك الله بفقر لا ينجبر وبلاء لا يستتر فابتليت «بناسور» في أغمض المواضع من بدنها فكانت العلة تنتقض عليها في كل وقت وأنفقت جميع ما تملكه حتى احتاجت إلى الاسترفاد وكانت تنتصب للأطباء فلم تنتفع بكل علاج حتى هلكت(١).

والقصة رواها بشكلها المختصر ابن شهرآشوب بشكل مرسل لم يستند إلى سند ولا يمكننا الاعتماد على هذه القصة كون خبر الشهادة تعدد إلىعدة روايات كلها تؤكد أنه علي اغتيل بعنب مسموم أو شراب مسموم وقد أوردت المصادر هكذا:

<sup>(</sup>١) وفاة الإمام الجواد التِّيلِ للسيد عبد الرزاق القرم: ٦٨.

١- آيات الوصية للمسعودي أن أم الفضل قدمت له عنباً مسموماً. راجع صفحة

٢- دلائل الإمامة للطبري أنه سمّ بعنب رازقي، راجع دلائل الإمامة ص

٣- عيون المعجزات للشيخ حسين بن عبد الوهاب أنه شم بعنب، راجع العيون
 صفحة

 ٤ - مدينة المعاجز للسيد هاشم البحراني أنه سيم بطعام، راجع مدينة العاجز صفحة

النغير ذلك ممن أرّخ للإمام الجواد علينا وقصة المنديل المسموم استحدثها الأمويون حيث نقلها الخوارزمي في مقتله: (أن معاوية أرسل إلىجعدة بنت الأشعث منديلاً مسموماً مع خمسين ألف درهم على أن تسم الحسن علينا به فلما أصاب منها دفعته إليه فكانت به منيته...)(١).

ومعلوم أن الأمويون كانوا من وراء تأليف الروايات الكاذبة ضد الإمام الحسن المسلم ولا بد أن يصيب الإمام الجواد بمثل هذه الروايات وأمثالها ما يعمل على التقليل من أهمية محاولة الاغتيال لدى المتلقي لأن القصة تُخدش في مقام أي شخص من عامة الناس إذا نقل عنه هذا الأمر فكيف بالإمام الأمر الذي دفع الكثيرون للتردد في قبول مثل هذه الحكايات، ويؤسفني أن بعض الخطباء يتصدى لرواية مثل هذه الأكاذيب دون تمعن وتدقيق.

على أن العلامة الشيخ في الأصبهاني حيث يرثي الإمام الجواد السَّلِيَ يذكر أنه مات بطعام مسموم عند الافطار عليه وقد كان صائماً قال رضوان الله عليه:

<sup>(</sup>١) مقتل الخوارزمي ١: ١٣٢.

دُسَّ إليه السُم في شرابه

قضى شهيداً وهو في شبابه

فانفطرت منه سماء العلم

أفطر عن صيامه بالسمِّ

والقصيدة أثبتناها في باب القصائد من هذا الكتاب.

# الخطاب الأدبي الشيعي في خضم تداعيات الصراع العباسي

لم يقف جهاد الشيعة في العصر العباسي الأول في حدود النضال السياسي الذي التزمه أتباع أهل البيت النيلا، بل تعدّى إلى المقاومة الثقافية والفكرية.

فالعباسيون بالرغم من انتسابهم إلى شعار (الرضا من آل محمد) من أجل تسويق حركتهم لدى العامة، إلا أخّم تحركوا باتجاه المعارضة الفكرية للمذهب العلوي الذي يتزعّمه آل البيت المنتها، وجعلوه منافسهم الوحيد الذي يحسب له حسابه، وبالرغم من الاعتناء بالمنحى الأدبي لهذا العصر ومباراة شعرائه في مديح الخلفاء العباسيين، إلا أنّ حالة حذر شديد أصابت الجهد الأدبي الشيعي إبّان تلك الفترة الحرجة.

فالعباسيون يرون أنّ منافسيهم من العلويين أوفر حظّاً لدى الأُمّة، وهم يحاولون إثبات خلافتهم بما يتيح لهم قطع الطريق على آل علي وشيعتهم من المطالبة بأحقية الخلافة، ويعملون على نشر ثقافة الانتساب التي من شأنها أن تنقل العباسيين من أتباع إلى متبوعين، بمعنى أنّ دعوى الانتساب لأهل البيت قد اخذت مسارها في الثقافة العباسية، واستمكنت هذه الثقافة من الخطاب العباسي الذي برجحه أبو جعفر المنصور، وقدّمه على أنّه الفلسفة الفكرية والخطاب الرسمي للدولة العباسية القائمة على التنافس للعلويين، لذا كانت سمة الخطاب العباسي يؤطّره المنصور ومَن

عقبه (بأننا أهل البيت)، أملاً في أن تكون ثقافة الانتساب هذه قد أخذت محلّها من قلوب العامّة، إلاّ أنّ ذلك لم يؤثر أثره في قناعة المسلمين، فالانتساب الحقيقي لأهل البيت للهم غير الانتساب السياسي لهم، والمسلمون كانوا يتعاطون مع هذا الخطاب بأنّه الخطاب السياسي الذي لا يقوى على الصمود أمام التحدّيات الحقيقية للانتساب الواقعي لآل البيت للهم اللهم المناسب الواقعي لآل البيت الهم اللهم التحديد المناسب الواقعي الله البيت المنهم المناسب الواقعي الله المناسب الواقعي الله المناسب الواقعي الله المناسبة المناسب

إلا أنّ هذا الخطاب لم يقف على مستوى التسويق السياسي بقدر ما هو سياسة تصفية الخصوم والمنافسين، فالعلويون الأوفر حظاً في التطلّعات التي تحملها العامة حيال قضية الخلافة وكونهم الأجدر في الأهلية لهذا المنصب الإلهي، نجد أنّ العباسيين على مستوى التأييد العام تتراجع شعبيتهم بعد ما اكتشفوا سياسة التنكيل والقتل التي استخدمها المنصور قبالة الوجود العلوي، الذي كان سبباً في إنجاح عملية الثورة والانقلاب على الحكم الأموي، على أمل أن يكون للعلويين حظوة الحكم ومسؤولية الدولة الجديدة، أو على أقلّ تقدير سيكون هناك متنفس من شأنه أن يعطي للعلويين حرية التحرك الطبيعي ضمن النظام العام، في حين يجد المسلمون أنّ العلويين صاروا الأكثر اضطهاداً وتنكيلاً إبّان خلافة العباسيين، وحسابات العامة لم توفّق في ظلّ العنف العباسي ضدّ أبناء عمومتهم العلويين حينما ظنّوا بأنّ العباسيين مؤهّلين لرفع الحيف عن آل علي واسترداد حقوقهم وإعادة اعتبارهم المسلوب.

وتتفاقم أزمة التنافس السياسي بين العباسيين وبين معارضيهم من آل علي، حتى يصل الأمر إلى مصادرة الحقائق التأريخية؛ وذلك من خلال ما بذلته الدولة العباسية من دعاوى استحقاق الخلافة وعدم مصداقية الوراثة لآل علي، وجعلت إعلامها موجها بحملته في أدبياتها العامة من أنّ الاستحقاق لخلافة النبي في هي لبني العباس دون آل علي، وأنّ دعاوى العلويين في الخلافة غير ثابتة، ويمكن ردّها بما يتسنى شعراء البلاط من تقديم الخطاب السياسي على أساس شعري يتغنى به في محافلهم الرسمية.

ففي بدايات العصر العباسي يشتد الصراع حول فلسفة الخلافة، ويشعر العباسيون أنّ العلويين يهددون وجودهم بالشرعية التي يمتاز بها آل علي في أحقيّة الخلافة، ولم يجد العباسيون من أُسلوب رادع لأُطروحات العلويين غير الأُسلوب الاستباقي في محاولة تزوير الحقائق ومصادرة تلك المبادئ التي تعارف عليها المسلمون من كون الخليفة الشرعي بعد رسول الله على هو علي بن أبي طالب، في حين يُعدُّ بنو العباس في مرتبة متأخرة من استحقاق الخلافة، وهم اليوم يتصدون لذلك ويجعلون أنفسهم الأحق والأولى بخلافة رسول الله الله دون غيرهم، وهي محاولات تحتاج أنفسهم الأحق والأولى بخلافة رسول الله الله على دون غيرهم، وهي محاولات تحتاج إلى جهد استثنائي في تغيير مسارات المفاهيم العامة للخلافة الإسلامية، لذا فإنّ الجهد الأدبي كان المتقدم في مخاض هذا التثقيف العكسي الدي يتزعّمه أدباء البلاط، ولعلّ نموذج هذا العنف الفكري في فرض أُطروحة الدولة يتزعّمه مروان بن أبي حفصة، الذي كانت قصيدته بمثابة الخطاب الرسمي المتشدد الذي فرض رؤى العباسيين في الخلافة بقوله:

# أنَّى يكون وليس ذاك بكائنِ لبني البناتِ وراثةُ الأعمام؟

فكان ذلك الطرح مؤثّراً على المستوى العام في المفهوم الثقافي التأسيسي لأطروحة الخلافة، ممّا دعا شعراء الشيعة وهم في أوج الدفاع عن عقيدتهم وحقوق أئمتهم أن يتصدّوا لهذا الطرح والادّعاء؛ لذا فإنّ جعفر بن عفّان الطائي الشاعر الكوفي المعاصر للإمام جعفر الصادق الشيلا المتوفى سنة ٥٠ هـ انتفض بقصيدته المعروفة للردّ على تخرّصات ابن أبي حفصة، فقال:

لِمَ لا يكون وإنّ ذاك لكائن لبني البناتِ وراثةُ الأعمام؟ للبنت نصفٌ كاملٌ من ماله والعمّ متروك بغير سِهامِ ما للطليق وللتراث وإنما صلّى الطليق مخافة الصمصام(١)

<sup>(</sup>١) أدب الطف ١: ١٩٣ عن الأغاني ٩: ٤٥.

ولعل ما قاله مروان ابن أبي حفصة قد اخذ مأخذه حتى بعد عقود، فكان أئمة آل البيت المنظم يزعجهم هذا التهوّر في قلب الحقائق، والسعي من أجل تغيير مسارات المفهوم الإسلامي في الخلافة، فالإمام الرضا يستذكر هذه الحادثة فيقول بعد أن دخل عليه جماعة فرأوه متغيّراً، فسألوه عن ذلك؟ قال:

بِتُّ ليلتي ساهراً متفكراً في قول مروان بن أبي حفصة، وذكر البيت المتقدم قال: ثم نمت فإذا أنا بقائل قد أخذ بعضادة الباب وهو يقول:

أنّـــى يكـــون وليــس ذاك بكـائــن لنبــي البنــات نصـيبـهم مــن حدّهــم مــا للـطليـــق وللتـــراث وإنّـــما قــد كــان أخبــرك القــران بفضلــه إنّ ابـــنّ فـاطـــمة المنــوّه باسمــه وبقـــى ابن نثـــلة واقــفــاً متـــردداً

للمشركين دعائم الإسلام والعمم مستروك بغير سهام والعمم مستروك بغير سهام سحد الطليق مخافة الصمصام فمضى القضاء به من الحُكّام حاز الوراثة عن بني الأعمام يبكى ويسعده ذوو الأرحام(١)

ولم تكن دعوى العباسية بالاستحقاق الوراثي حديثة عهد في زمن الإمام الصادق الميني أي إبّان بدايات العهد العباسي، بل أوعز أحد المحققين وهو صاحب كتاب أدب الطفّ إلى أنّ المعنى هذا لم يكن من ابتكار مروان بن أبي حفصة، بل هو قد تسرّب إليه من أحد موالي تمام بن معبد بن العباس بن عبد المطّلب، حيث كان يخاطب به الإمام الحسن بن على الميني ، فيقول له:

جحدت بني العباس حقّ أبيهم

فما كنت في الدعوى كريم العواقب

متى كان أولاد البنات كوارِثٍ

يحوز ويُدعى والداً في المناسب(٢)

<sup>(</sup>١) أدب الطف: ١٩٤/١.

<sup>(</sup>٢) راجع أدب الطفّ: ١٩٤/١ ولعل ذلك تفرّد به المحقق السيد جواد شير في إرجاع مروان بن أبي حفصة بسرقته إلى مولى تمام.

وهو يعني أنّ هذا الخطاب العباسي كان مبكّراً جداً، أي بعيد شهادة الإمام المير المؤمنين المؤمنين المؤسلة وفي خلافة الإمام الحسن بن علي المؤسلة، بالرغم من أنّ تقارباً في وجهات النظر بين العباسيين وبين آل علي –عدا ما ارتكبه عبيد الله بن العباس من خيانته المعروفة مع الإمام الحسن المؤسلة – كان موجوداً، أي أنّ نزعة الخلاف على وراثة النبي وخلافته مبكّرة جداً تحظى بنزعة عباسية مبيّتة؛ أخذت متنفسها إبّان العهد العباسي، وعند اشتداد التنافس بين البيتين، وفي القرن الثالث الهجري الوراثي لخلافة النبي العباسي عبد الله بن المعترّ، الذي أنشد قصيدته المعروفة التي ينكر صورة الخليفة العباسي عبد الله بن المعترّ، الذي أنشد قصيدته المعروفة التي ينكر من خلالها استحقاق آل البيت وراثة النبي، وأخّم هم الأقرب في هذا الاستحقاق، من خلالها استحقاق آل البيت وراثة النبي، وأخّم هم الأقرب في هذا الاستحقاق، فقال في بعض قصيدته:

ألا مـــن لعينــي وتسـكـابحـا تــرامـت بنــا حـادثــات المنــون ويــا ربَّ ألســنة كــالسيــوف ويقول فيها:

ونحن ورثا تياب النبي لكسم رحم يا بنت بنته ومنها:

قتلنا أُمية في دارها إذا ما دَنَوتُم تلقَّيتُمُ

تشكي القذا وبكاها بها تسرامي القسسيّ بنشّابها تقطع أرقساب أصحابها

فكم تحذيون بأهدابحا

فنحن أحقُّ بأسلابها زبُوناً أقرَّت بجلاً بها

وهـو يحـاول أن يجرِّد العلويين من حقوقهم في الخلافـة، ويفتخر في الثورة على الأُمويـين، وبذلك فهم -على حـد تعبيره- أحقّ بالاسـتيلاء على الخلافة بعد الأُمويين.

وقد تحدثنا في بداية البحث بأنّ إسقاط الدولة الأُموية هي مبادرة علوية وفكرة

اختص بها أبو هاشم محمد بن الحنفية، وتكلّمنا عن ذلك بإسهاب. ومحاولة عبد الله بن المعتزّ في تحويل الخلافة بحسب دعواه من آل علي إلى آل العباس دعوى خطيرة؛ إذ تتحدث عن الخطاب الرسمي العباسي الذي التزمه هذا الشاعر الخليفة. ويسدو أنّ السردود على هذه الدعوى كانت كشيرة، إلاّ أنّما مكتّمة لم تر النور، ولم تستطع البوح والانتشار إلاّ بعد أربعة قرون حين تصدّى الشاعر صفيّ الدين الحلّي (١٧٧٥-٥٠٣ه) من الردّ على دعوى ابن المعتزّ ليجاري قصيدته بقصيدة طويلة يقول فيها:

ألا قُل لشرّ عبيد الإله وباغي العباد وباغي العباد وباغي العباد وباغي العنا النبي النبي النبي النبي بكم باهل المصطفى أم بهم أعنكم نفى الرجس أم عنهم أم اللهو والخمر من دأبكم وقلت: ورثنا ثياب النبي وعندك لا يورث الأنبياء فكذبت نفسّك في الحالتين فكذبت نفسّك في الحالتين وكان بصفّين من حزبهم

وطاغي قريش وكذابها د وهاجي الكرام ومغتابها فتجحدها فضل أحسابها؟! فسرد السعداة بأوصابها لطهر النفوس وألبابها وفرط التلاوة من دابها؟ فكم تجذبون بأهدابها؟ فكم تجذبون بأهدابها؟ فكيف حضيتم بأثوابها؟! وماكان يوماً بمرتابها وماكان يوماً بمرتابها للطغاة وأحزابها؟!

### إلى أن يقول:

وصلّى مع الناس طول الحياة فهالم تقمّصها جدّكم وإذ جعل الأمر شورى لهم

وحيدر في صدر محرابها إذا كان إذ ذاك أحرى بها فهل كان من بعض أربابها؟

أخامسهم كان أم سادساً وقولك أنتم بنو بنته بنو البنت أيضاً بنو عمّه فدع في الخلافة ذكر الخللا وما أنت والفحص عن شأنها؟ وما ساورتاك سوى ساعة وكيف يخصّوك يوماً بها وقلت بأنكم القاتلون كذبت وأسرفت فيما أدعيت فكم حاولتها سراة لكم ولو لا سيوف أبعي مسلم وذلك عبد لهم لا لكم وكنتم أسارى ببطن الحبوس أفأخرجكم وحباكم بها فــجـازيتــموه بشــرِّ الجــزاء فدع ذكر قوم رضوا بالكفاف هم الزاهدون هم العابدون هم الصائمون هم القائمون قم قطب ملة دين الإله عليك بلهوك بالغانيات فذلك شأنك لا شأنهم

وقد جليت بين خطابها؟ ولكن بنو العمِّ أولى بها وذلك أدبى لأنسابها ف فلست ذلولاً لركاها وما قمصوك بأثوابها فماكنت أهلاً لأسبابها ولم تـــــــأدّب بــــآدابهــــا؟! أسود أمية في غابما ولم تنه نفسك عن عابها فردت على نكص أعقابها لعزّت على جهد طلاّبها رعيى فيكم قرب أنسابها وقد شفّكم لثم أعتابها وقمصكم فصل جلبابها لطغوى النفوس وإعجابها وجاؤوا الخلافة من بابما هـم الـساجـدون بمحرابها هـم العالمون بآدابها ودور الرحيي حول أقطابها وخال المعالى لأصحابها وجري الجياد بأحسابها(١)

إنَّ هـذه القصيدة من القصائد المهمة التي أوضحت التطرف في الخطاب الرسمي العباسي، الذي حاول إحالة مسالة الخلافة إلى قضية سياسية تنافسية يراد من خلالها إقصاء المنافسين لهم؛ وذلك في محاولة إزواء العلويين عن حقوقهم في الخلافة.

كانت قصيدة صفي الدين الحلّي تمثّل الخطاب العقائدي للأَّمّة الإسلامية، والذي من خلالها يحاكم ابن المعتزّ على تطرّفه في نفي كثير من الحقائق، وادّعاء ما لا يمكن أن يصمد أمام أدبى مراجعة تأريخية.

فصفيّ الدين الحلّي يحاجج ابن المعتزّ بمواقف حدّه العباس بن عبد المطلب السندي رفض أن يكون طرفاً في الخلافة مع وجود الإمام علي بن أبي طالب المنيلان بل سعى العباس أن يدعم موقف ابن أخيه علي بعرض المبايعة عليه، وسيكون العباس قد أكد خلافة علي المنيلان كونه شاهداً قوياً في استحقاق علي للخلافة بوصية من رسول الله الله إلا أنّ رفض عليّ لهذا العرض كان محسوباً له حسابه، وهذه الطريقة من المبايعة السرية بل الأسرية مرفوضة في مفهوم عليّ المنيلان فهو كما أعلن النبي الله عن خلافته في غدير خمّ أمام الملأ من المسلمين؛ فإنّ تجديد بيعته في الأحداث الساخنة من انعقاد السقيفة وتربّص الآخرين لمنصب الخلافة بيعته في الأحداث الساخنة من انعقاد السقيفة وتربّص الآخرين لمنصب الخلافة المعد علياً أن يخوض مع الخائضين في إثبات حقه بالخلافة، وأرادها اختيارية بإرادة الجميع أو الأكثر على الأقل، دون أن تتدخّل الإرادات الشخصية في قضية تفوّق السعي الأُسَري أو التنافس القبائلي، وهكذا نجح علي المنظن في عدم الانجرار بهذه التسابقات الخاسرة، وأبقى قضية الخلافة فوق كل الاعتبارات، وكونما قضية إلهية السماء.

ثم يحتج الحلّي بالقرب النسبي الذي جعله ابن المعتزّ حجة له، وأثبت أنّ آل عليً السّي الذي معلم الأقرب نسباً وحسباً، فهم أولاد بنت وأبناء عمومة، فلا يعدّون الأباعد نسبة لأبناء عمومته الله.

ومن الطريف أنّ صفيّ الدين الحلّي يذكر ابن المعتزّ بأنّه ليس أهلاً في المحاجمة بالخلافة، فهو أضعف من أن يكون مطالباً بها وهو لم يستلمها سوى ساعة، إشارة إلى قصة خلافته الستي دامت يوماً واحداً فقط، وهي أقصر مدة لخليفة عباسي يستلم الخلافة بعد المقتدر الذي ثار عليه الأتراك ونصبوا مكانه ابن المعتزّ الملقب بالمرتضى بالله، ثم أرجع الأتراك المقتدر في اليوم الثاني وأُلقي القبض على ابن المعتزّ إمكانية وأُودع السحن، ثم قُتل صبراً، وبذلك فإنّ صفي الحلي يلغي عن ابن المعتزّ إمكانية الاستحقاق لمنصب الخلافة فضلاً عن إمكانية الدفاع عن بني أبيه في استحقاقهم للخلافة دون آل على علي المنافية المخلافة دون آل على المنتخلة.

والقصيدة كذلك تُبعد إمكانية العباسيين عن استلام الخلافة لولا جهود أبي مسلم الخراساني، الذي قدّم لهم إمكانياته في الوصول إلى الخلافة بسبب ماكان يعتقده أبو مسلم من قرب العباسيين لآل علي عليه المجهود وعاية لحق العلويين -كما عليه أكثر المؤرخين مع تحفّظنا على هذا الاتجاه، وليس هنا محل ذكره عمل أبو مسلم على إيصال العباسيين إلى هذه الخلافة، ثم هم لم يكافئوه إلا بالقتل والتنكيل، وكأنّ الغدر كان لهم شيمة وعادة، والظاهر أنّ الحلّي لم يُرد بذلك الدفاع عن أبي مسلم بقدر ما أراد إدانة العباسيين في كون تصفية الخصوم بل وحتى الحلفاء لأدنى خلاف.

تلك هي سياسة عباسية متأصلة لا يمكن الغضّ عنها ضمن معطيات تعاملهم مع الخصوم السياسيين والعقائديين، وآل علي يمثّلون كلا التوجّهين في المخاصمة العقائدية والمنافسة السياسية مع العباسيين، فحال أبي مسلم الخراساني الحليف القوي مع العباسيين -والذي كان سبباً رئيساً في وصولهم إلى الحكم- مصيره القتل لمجرد الشك في ولائه وانحراف توجّهاته عنهم، فكيف بحال آل عليِّ الأكثر تأثيراً على العباسيين في منافساتهم ومعارضتهم لهم؟!

وجهد آخر يستحقّ الوقوف لديه، وهو ما قدّمه العباس بن الحسن بن عبيد

الله بن العباس بن علي بن أبي طالب عليه الهاس بن علي شهيد كربلاء – من محاولة أدبية موفقة يستعرض فيها صلاحية العلويين، وأخّم هم مفخرة قريش، فإذا كانت لقريش مفخرة في انتساب العلويين لهم، وهو خطاب يستبطن المعارضة العنيفة للجهد العباسي الذي تزعمه أُدباء البلاط في غضون عصر الرشيد العباسي الذي كان يحسب لهذا الأديب الهاشمي حسابه، وبذلك فسيكون شعره في هذا الخصوص خطاباً رسمياً علوياً يوقف محاولات العباسيين في المفاخرة ودعوى استحقاق الخلافة، فيقول:

وقالت قريش لنا مفخر فقد صدقوا لهم فضلهم وأدناهم رحماً بالنبي بنا الفخر منكم على غيركم ففضل النبي عليكم لنا فإن طرتُمُ بسوى مجدنا

رفيع على الناس لا ينكر وبينهم رتب تقصر إذا فخروا فبه المفخر فأما علينا فلا تفخروا أقسروا به بعدما أنكروا فيان جناحكم الأقصر()

وهي أبيات يظهر فيها أحقّية العلويين وتقدّمهم على غيرهم، وأنّ كل فخر وحسب ونسب فهو دونهم.

إذن فالخطاب الأدبي الشيعي إبّان العهد العباسي الأول كان في صدد الدفاع عن مبتنيات الخلافة الإسلامية، والحفاظ على المفهوم المقدّس لأساسيات النزاع بين فريقَي المخاصمة العقائدية، والتي أُحيلت إلى نزاع سياسي يأخذ مديات المواجهة والتصدي في بعض صوره، والأُطروحة الثقافية والفكرية في صوره الأُحرى.

فعرض سريع لجهود الأدباء الشيعة إبّان الإمام الصادق البيّلا وما بعده يكشف مدى رغبة الأدب الشيعي في العمل على تأصيل أُطروحة الفلسفة الإمامية في

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة للسيد المرتضى: ص٤١، أدب الطفّ: ٢٢٧/١، أعيان الشيعة: ٢١١/٧.

الخلافة، وأنَّ الاستحقاق الحقيقي لهذا المنصب لا يناله إلاَّ أهله، وهم أئمة أهل البيت الله الفراد الله الأدب الشيعي في تلك الفرة إلى تثبيت مبادئ الأهلية والاستحقاق للوصول إلى الخلافة، وليس المدّعيات السياسية التي تزعّمها العباسيون وأتباعهم من شعراء البلاط.

## الكميت بن زيد مقدّمة شعراء التحدّي

لم ننسَ ما قدّمه الكميت بن زيد الأسدي وهو ينافح عن مبدأ العقيدة والدفاع عن حقوق أهل البيت اليه الله وتتأتّى أهمية جهوده الأدبية في كونها تحت رعاية الإمام الباقر علي الله المواجهة الفكرية بين آل البيت وبين الأمويين، الذين حاولوا الإطاحة بمبتنيات الخلافة الحقّة، إذ نجد أنّ الكميت كان يحظى بعناية الإمام الباقر عُلَيْكُمْ فيوجّهه ويسدّده حتى في فنيات شعره.

فقد روى صاعد مولى الكميت، قال: دخلنا على أبي جعفر محمد بن على عليَّهُ ﴿ فأنشده الكميت:

مَنْ لقلب متيَّم مستهام غير ما صبوة ولا أحلام؟ لبني هاشم أحل الأنام

بل هواي الـذي أجــنّ وأبــدي

فأنصت له السِّلام فلما وصل إلى قوله:

نزعاً ولا تطيش سهامي

أخلص الله هوايَ فما أغـــرق

قال له الباقر البَيْلِينَ: «قل: فقد أغرق نزعاً ولا تطيش سهامي».

فقال: يا مولاي، أنت أشعر منّى بهذا المعنى(١)، وعرض عليه مالاً فلم يقبل،

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب: ٤/٤٤، عنه البحار: ٣٣٨/٤٦، ح٢٧.

وقال: والله ما قلت فيكم شيئاً أُريد به عرض الدنيا، ولا أقبل عليه عوضاً إذا كان لله ورسوله.

قال عَيْكِ: (فلك ما قال رسول الله على لحسان: لا زلت مؤيداً بروح القدس ما ذببت عنّا أهل البيت).

قال: جعلني الله فداك. ثم لم يبقَ من أهل البيت إلا من حمل إليه شيئاً فلم يقبل منهم (١). وفي رواية أنّه قال: ولكن تُكرمني بقميص من قمصك، فأعطاه (٢).

ودخل يوماً على الإمام فأنشده:

ذهب الذين يُعاش في أكنافهم لم يبقَ إلا شامت أو حاسد وبقى على ظهر البسيطة واحد فهو المراد وأنت ذاك الواحد

هـنه هي علاقة الكميت بالإمـام الباقر عليناً، ومعنى ذلك: أنّ الكميت لا يتصرّف في أدبياته الشعرية إلا بتوجيه من الإمام يومذاك، يوم كان الصراع الفكري مـع أهل البيت علينا علـى أوجه مع الأُمويين؛ وذلك علـى خلفية واقعة كربلاء وشهادة الإمام الحسين عليناً.

وكانت هاشميّاته التي كلّفته الكثير من التشرّد والترقّب من الأُمويين تستثير حفيظة الأُمويين، حتى دفعت بمشام بن عبد الملك أن يهدر دم الكميت ويلاحقه في كل مكان، وكانت الهاشميات تحدياً جدّياً للأُطروحة الأُموية، والتي يقول فيها:

ألا حييت عنّا يا مدينا وهل ناس تقول مسلمينا إلى أن يقول:

<sup>(</sup>١) مختصر أخبار شعراء الشيعة للمرزباني الخراساني: ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب: ٢١٤/٤، عنه البحار: ٣٣٣/٤٦، ح١٦.

لنا قمر السماء وكل نجم وجدت الله إذ أسمتى نزاراً لنا جعل المكارم خالصات

تشير إليه أيدي المهتدينا وأسكنهم بمكّة قاطنينا وللناس القَفا ولنا الجبينا

#### السيد الحميري راوية الفضائل

هـذه هي جهود الكميت، ولم يكن السيد الحميري بأقلّ جهداً من الكميت، فلربّما قد تضاعف جهد السيد الحميري إبّان العهد العباسي أضعاف ما قدّمه الكميت في عهد الأمويين، وتعهّد السيد الحميري أن يقدِّم فضائل علي بن أبي طالب عليبي (المحظورة) وقتذاك؛ نتيجة التنافس العباسي وتحدّي نظامه في إلغاء ثقافة الفضائل العلوية عن ذاكرة الأمّة، بل محاولة مسخها إلى فضائل عباسية موضوعة يتكفّل بوضعها رواة البلاط، فكان السيد الحميري قد صاغ فضائل علي في ملاحم أدبية شعرية يتغنّى بها الناس؛ ليقطع الطريق على الفضائل (العباسية) الموضوعة، والتي تعهّدت نشرها فرق إعلام النظام العباسي، حتى أنّه لم يستطع العباسيون إيقاف نشر هذه الفضائل ومنع التعاطي بما بعد أن نشرها السيد الحميري على ألسنة الناس وتناقلها رواة الشعر ونُقّاد الأدب.

فهو ابتداءً يبرّر موقفه هذا من شعر التحدّي في مديح أهل البيت المَهَالِ والدفاع عن نهجهم بقوله:

فيا ربِّ إنِّي لم أُرِد بالذي به

مدحتعلياًغيروجهكفارحم(١)

وله أيضاً:

<sup>(</sup>١) ديوان السيد الحميري: ص١٨٨.

وإذا الرجال توسّلوا بوسيلة فوسيلتي حبّي لآل محمد(١)

فهو إذن ينطلق من عقيدته الراسخة في الدفاع عن مبتنيات مذهب أهل البيت المتالاء.

ولربّما كان السيد الحميري يوثّق مروياته الأدبية في فضائل علي السّيَليّم من محدّثي أهل السينة ورواقم الموثّقين ليرويها شعراً، فكان يكتب الفضائل عن سليمان بن محراث الكوفي (ت ١٤٨ه)، ويخرج من عنده ويقول في تلك المعاني شعراً، وهو إشارة إلى جهود السيد الحميري في توثيق فضائل آل البيت المهلّم في شعره، ومن مصادرها المقبولة لدى «أطراف النزاع» وهو سليمان بن مهران الكوفي الذي قبل روايته أهل السيد الحميري شعراً عن كونه متحدّياً للنظام العباسي آنذاك.

#### رواة فضائل آخرين

وكان لسفيان بن مصعب العبدي الكوفي موقف في نشر فضائل أهل البيت الكوفي، إذ كان يروي هذه المناقب عن الإمام الصادق الميلال ليصيغها شعراً، فيقول في بعض مقطوعاته:

آل النبي محمد أهل الفضائل والمناقب المرشدون من العمي والمنقذون من العاوازب الصادقون الناطقون السابقون إلى الرغائب

إلى قوله:

<sup>(</sup>١) ديوان السيد الحميري: ص٨٩.

فوقه نكاج وناكب صدّيقة خُلقت لصدّيق شريف في المناسب سطر بظل العرش راتب كان الإله وليها وأمينه جبريل خاطب موهبة تعالت في المواهب طيّبت تلك المناهب(١)

فهم الصراط فمستقيم أسماهُ ما قُرنا على والمَهـــر خُــمـــسُ الأرض ونهابها من حمل طوبيي

وللمفجّع البصري وصف رائع لعلى بن أبي طالب التِّكليّ، وكونه أشبه بالأنبياء في صفاته:

أيّها اللائمي لحبّى علياً

قم ذميماً إلى الجحيم حزيّ

أبخير الأنام عرضت لازل

ت مندوداً عن الهدى مزوياً؟ أشبه الأنبياء كهلا وزولا

وفطيماً وراضعاً وغذيا

كان في علمه كآدم إذ علم

شرح الأسماء والمكنيّ

وكنوح نجا من الهلك من

سير في الفلك إذ علا الجوديّا

وله من أبيه ذي الأيد

إسماعيل شبه ماكان عتى خفيّا(١)

<sup>(</sup>١) الغدير: ٢٩/٢، أعيان الشيعة: ٢٧٠/٧.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة: ١٧٢/١، الغدير: ٤٨٣/٣.

إلى آخر قصيدته، والذي يريد به قوله: أنّ من كان شبيهاً بالأنبياء فهو الأحقّ بوراثتهم وخلافتهم، وليس غيره من أولئك المدّعين العباسيين.

وأيمن بن حزيم يشير في بعض مقطوعاته بأحقية أهل البيت اليَهُ بقوله: نهاركُمُ مكابدةٌ وصومُ وليلُكُمُ صلاةٌ واقـــتراءُ إلى قوله:

أأجعلُكم وأقواماً سواءً وبينكم وبينهم الهواء وهم الأرض لأرجلكم وأنتم لأرؤسهم وأعينهم سماء(١) ؟!

وحالة التفضيل هذه بين أهل البيت اليه وبين غيرهم من أقوام يرون أنّهم أحقّ منهم بالخلافة -وهم بنو العباس- لون آخر من ألوان المعارضة الأدبية.

خلاصة القول: والذي نريد قوله: إنّ الصراع العلوي العباسي لم يقف عند حدود الحركات المسلّحة التي تزعّمها علويون ثوريون مثل بعضهم رؤية أئمة أهل البيت النهيلا، ومثل الآخر توجّهاته الخاصة به، إلاّ أنّما لم تخرج عن الاعتراض على ظلم الحاكم وتعسّفه، أي أنّ الصراع أخذ أبعاده الأحرى، وهو البعد الثقافي والفكري، وارتأى أئمة أهل البيت النهيلا أن يأخذوا بتوجّهات الأدباء وجهودهم الشعرية؛ لتنحى منحى المعارضة الفكرية، ولتعمل على تطويق خروقات الطرح العباسي الذي أخذ أبعاداً خطيرة، وهي التصفية الفكرية التي صاحبت التصفية المعارضيهم من العلويين.

والتغييب الفكري لم يكن بأقلَّ خطورةً من التغييب الجسدي الذي مارسه العباسيون، وعمد أهل البيت البيّل إلى تطويق المدّعيات الفكرية التي خاضها

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ٣/ ٥٢٠/ شرح احقاق الحق للسيد المرعشي: ٩٩٧/٩.

رواة فضائل آخرين

العباسيون في ضمن خطابهم السياسي، وعمل الأئمة على تثبيت الأسس ودعائم المفاهيم الإسلامية، وترشيد الرؤى المطروحة التي كادت أن تنقض على ثوابت الأُمة، عندها لم يستطع الجهد العباسي إلا أإن يقف عاجزاً عن امتداداته في دعاواه بالخلافة ومحاولة حجبها عن أهلها، ولم يكن أهل البيت المنتلا يسعون في هذا الاتجاه للوصول إلى الحكم بقدر ما كانوا يسعون للحفاظ على المبتنيات والأُسس الإسلامية التي تضمن انسيابية الحقائق التاريخية التي سعى العباسيون إلى تغييبها عن ذهن الأُمة.

إنّ الجهد الأدبي والفكري أوفق مع معطيات حركة أهل البيت المهلاطة العباسية، السيح سيعت إلى الحفاظ على الحقائق دون تحريفها على يد السيطة العباسية، وتمتين علاقة الأمة مع الحدث التاريخي الواقعي غير المحرّف، ولا ننكر أنّ العصر العباسي عمّق المنهج الأدبي في تعاطيه مع الأحداث بعد أن كان ديدن شيعراء البلاط الاسترزاق على قصائد مدح الخلفاء، ومعلوم أنّ القصيدة لا تتجاوز مديح هذا الخليفة أو ذاك، ولا بد من أن يتعرض الشياعر إلى قضية محورية واحدة، وهي استحقاق العباسيين دون غيرهم الخلافة، ولازم ذلك أنّ غيرهم من معارضيهم وهم العلويون عير جديرين بالخلافة؛ ممّا عزز هذه الرؤية عند العامة، وكادت أن تلغي عن أذها مم الحقائق التأريخية التي ورثتها ثقافة صراع العلويين طيلة عقود مع مناوئيهم من الحكّام الأُمويين.

من هنا نجد أنّ عصور الأئمة من الباقر حتى الإمام الحجة البيت فله خلات من قصائد الثناء والتقريض لهم من شعراء الشيعة الذين لازموهم، بل لم نجد المعض المفردات الشعرية وبعضها في عهد الإمام الباقر البيت قصيدة تثني على هذا الإمام أو ذاك، بل توجه الجهد الأدبي وبحضورهم إلى الدفاع عن القضية الرئيسية، وهي الإمامة والخلافة الحقة والتصدي للمدّعيات العباسية، في حين نقرأ في التراث الأدبي الشعري المتأخر ما ينمّ عن توجّهات أدبية في مدح الأئمة البيتيل، وهو ما

يجيب عن التساؤل التالي: لم لم يذكر الشعراء المعاصرون لأهل البيت البيل قصائد مسدح تخصّهم في حين نجد أن الجهد الأدبي منصباً على تأريخ مقطع واحد، وهو شخصية الإمام علي بن أبي طالب البيل و خصائصه وعلاقة ذلك باستحقاق الخلافة ووصاية النبي الله في حين يندر الجهد الأدبي الشيعي عن مدائح أئمة أهل البيت البيل بالرغم من اختصاص بعض الشعراء بإمام من أئمة أهل البيت؟

وبحداً فإنّ القول نفسه ينطبق على حياة الإمام الجواد التيلاً، فإنّك لم تجد من المديح ما يذكر من شعراء عصره عدا ما تجده من قصائد المديح لشعراء محدثين تنطوي على مشاعر خاصة يتأثر بها الشاعر حينما يقف على حياة الإمام الجواد عليها، أو ما يعزّز وجدانياته الخاصة وهو يقرأ من سيرة الإمام ما تجيش به شاعريته وتحتفل فيه ملكة الشعر وأحاسيس الولاء.

### الإمام الجواد السِّلج في الأدب العربي

هــذه باقة من بعـض ما وقفنا عليه من الشـعر في مديح الإمـام الجواد البَيْكِ ورثائه، تمثّل تحوّلاً جديداً في الأدب العربي؛ ليخصّ تأريخ الإمام وحياته، منتزعاً من انطباعات الشـاعر وهو يتحدث عن وجدانياته وأحاسيسه عند قراءته لهذا المقطع التأريخي الخطير:

### القصيدة الأولى

# وهي للعلاّمة الشيخ محمد علي الأردوبادي الغروي

بأي ثناء أقتفى محكم الذكر

بمدح بنيك المصطفين أولي الأمر

وإنّي وإن أفنيت فيهم مشاعري

كمن شبّه الطود الممنّع بالذرّ

وإن كان في الآي الكريمة ذكرهم

فماذا عسى أن يقتني فيهم شعري؟!

فأيام تشريق بهم كل دهرهم

وعن ليلهم يحكى السنا ليلة القدر

وآخر دعوانا أن الحمدكله

لمن خصّنا بعد الولاية بالشكر

فلي من علي والحسين وصنوه

ذحائر تُنجيني لدى موقف الحشر

وإنّ بزين العابدين وحبّه

يهون غداة الموت حشرجة الصدر

ولى من ولاء الصادقين وسيلة

تطيب بها في برزحي نومة القبر

وفوزيَ في الدنيا بموسى بن جعفر

ويصلح في يوم الحساب به أمري

وأرجو بمولاي الرضاكل خطوة

لديه وأنجو عند مقتبل الضُرّ

وهذا أبو الهادي سيصبح جنتي

متى أعوزت يوم اللقا جن النصر

له حذم فيه النبوة تزدهي

وآصرة تردان في طيّب النجر

ونفس أناطت بالقديم حوادثاً

مضت قيد أمر منه أو منتهى زجر

وقدسيّ فيض منه بثّ على الدنا

فآثر في الأكوان طيباً على نشر

وإن قلت في حلم فشهلان دونه

وإن قلت في بأس ففي الجحفل المجر

وإن قلت في عزم يدك رواسي

الجبال فأرسل بالمهندة البتر

وعن رأيه لوح المقادير نُضِّدت

صحائفه حيث القضاء بها يجرى

ويستصغر الأطواد باذخ علمه

كما استَزر الدهماء بالنائل الغمر

وفي مبدأ الإيجاد أوّل صادر

له عنّت الأشباح في عالم الذرّ

وقد نيطت الآفاق فيه بأنفس

عليهن أضحى موئل النهي والأمر

لئن يمشي في صقع الشهود فمستو

ى القداسة منه شعّ في عالم الأمر

مُواليه في يوم التغابن رابح

كما أنّ من ناواه فيه على خُسر

وأرجو نجاةً في يوم فاقتى

كما طاب قبلًا في مودّته نجر

ويا بُعدَ أُمِّ الفضل ممّا أتت به

لمعتصم في فعله بِعُرى الكفر

أحالت صباح الدين أسود فاحماً

دجنّةً غيِّ من جنوح إلى غدر

أبا جعفر أبكيت شرعة أحمد

وغادرت طرف الدين أدمعه تحري

وأذكيت في الأحشاء جذوة لوعة

عليك فأحنيت الضلوع على جمر(١)

# القصيدة الثانية وهي للعلّامة الشيخ محمد رضا المظفر

حَــيِّ قلباً تُذيبه الحسرات

إنّما الموت في التصابي حياة

كل ما تعرف الورى عن حياة

النفس في غير حبّها منكرات

أبهذا الخلبي حسب المعنبي

خلسة في الدجى رعتها الوشاة؟

ينثني في طلا الغرام فيصحو

فيرى السكر ما عليه الصحاة

شتّ نحو الفضاء عيناً على البعد

وعين الوصال فيه الشتات

حيث تلك الزلفي وقد هجع النا

س ومالت عليهم الغفلات

حيث دار الهوى بكأس تناجيه

فحطّمن دونه الكاسات

حيث ألقى طمر السفاسف وارتا

ح لقدس عنه السماء مرآة

فاعتلى غبطة يطلٌ على الكو

ن بحيث اطمأنّت الحركات

واختملي والخيسال بالألف لا

تلهيه إلا بإلفه السكرات

إنّ في ذلك التجلّي تخلّي

النفس عمّا جاذبة الشهوات

أنا فارقت في هوى الإلف صحبى

وكذا الناس في الهوى أشتات

إنّ نفساً تعلّقت فيه تكفيها

ابتهاجاً بذكره اللذّات

وحياتي فيه افتضاحي لتقفوا

الناس أثري فتكثر الأموات

أيّهذا الخلّي حيِّ على الحبّ

فهذي المناهل المترعات

حلِّ في ذلك الفضاء سبيل القلب

حيث القلوب منتهلات

أترى القلب يستقيم سبيلاً

وحنايا الضلوع منحنيات؟

إنّما الماء بالإناء فلا

تطبع إلا بظرفه الهيئات

ظلمات هذى الحياة ولا

مصباح إلا ما أوقدته (الهُداة)

عنصر للوجود كوّنه الله

فكانت بنوره النيرّات

مثل النور والزجاجة والمصباح

أنتم وأنتم المشكاة

أنتم النور للكليم على الطور

وأنتم لآدم الكلمات

أنتم باب حطّة من أتاه

كان أدنى ما يرتجيه النجاة

وكفي مفخراً بغير ولاكم

لا تتم الصلاة والصلوات

بالإمام (الجواد) منكم تمسّكتُ

وحسبي من قُدسه النفحات

حَدثُ قلّد الإمامة فانقا

دت لعلياء حكمه الحادثات

ابنُ سبع ويا بنفسي قد

قام إماماً تُحلى به الكربات

إنّ هذا السرّ الخفيّ وما

أجلاه تُحلى بنوره الظلمات

لا تَخِلْ ويكَ وهو في المهد طفل

هـذّبته بـدرّها المرضعات

بسنا الحق هذه الكائنات

جاء للأرض هادياً ونـذيـراً

فتنزكن بالهنا المرسلات

طاب في شهر طاعة الله مو

لوداً فنيطت بحبّه الطاعات

اصطفاه الإله للخلق قوّا

ماً فقامت لفضله المعجزات

عن علاه قاضي القضاة فسله

ولكم ضلّت السبيل القضاء

سَلهُ لِّا حانته نجواه غيــــًا

كيف دارت بجهلة الدائرات؟!

زعم الغض من معاليه حتى

فضحته المزاعم الفاسدات

وعليه المأمون منمر سله

أترى من إماه كنّ البزاة؟!

حين جاء البازيّ يحمل من

حيات بحر أمواجه الزاخرات

ليبين الحق الصراح وتعلو

لسنا بيت (أحمد) المكرمات

ليس يلهو وليس يلعب مُذكا

ن ولكن لتظهر الكائنات

وسَل السِدرة التي قد حساها

بطهور فاضت به البركات

أورقت غبطة فباهت فحاراً

سدرة المنتهى وهذي الهبات

أثمرت حين أثمرت بالجَـنْي الغَـضِّ

وما فيه كالشمار النواة

وسَل الجعفريّ مـذ جـاء مغتـمّاً

له والرقاع مشتبهات

وأبا سلمة الأصــمّ فشــافاه

هنيئاً فهذه الخطوات

معجزات تفنى النجوم حساباً

كيف تحصى أنوارها؟! هيهات

أتراني أستطيع مدح إمام

نزلت في مديحه الآيات؟!

إنَّ بيتاً له انثني العرش طوعاً

قصرت عن ثنائه الأبيات

يا أبا جعفر، وما أنت إلاّ البحر

ج وداً له الهدى مرساة

أنا عبد قد مسّني الضُرّ وافيتُ

وهذي بضاعتي المرجاة

أترانى أعود في صفقة الخسر

وأنتم للمستجير الحُماة؟!

صُمتُ عن حبِّ ما سواكم لازُكُوا

وكذا الصوم للأنام زكاة

عذَّب الله أُمَّةً جَعجَعت فيكم

مقاماً قامت به الكائنات

قد تصابوا في لَظي غضب

الجبار صُبّت عليهم اللعنات

#### القصيدة الثالثة

# وهي للعلامة الشيخ محمد طاهر الشيخ راضي ﷺ

رضاك وكل ما أبغى رضاك فما شئت افعلى ودعى حفاك على عينى عتابك إن عتبت إذا ماكان عتبك عن رضاك ولم أذكرك لا وعلا هواك ذكرت من المها جيداً وعيناً ومن شجر القنا خوط الأراك يعد أذاهما لم يخطئاك فما انصرف الجواب إلى سواك وحيّتني فقلت: أشم مسكاً فلامَت قلت: لومي فيه فاك فإتي سوف يخرسني ارتباكي فإن فاجأت أرمضه ضياك إذا لم تـشـتريـه لاشــتراك ويهمس منك في أُذُني ملاك وليس المشط في معروش فرع بسجن والشباك ضفيرتاك وأغبنه بسجن في الشباك سـواءً في سكوني أو حراك وإن فارقت أشغل في لقاك شغلت عن اقترابك أو نواك وأرضاك فيه أشرف من سماك رمیت فرد سهمك درع شاكی

معاتبتي على التشبيب فيها فبالله انصفى هل ذاك ذنبى وقيل: من الحبيبة، قلت: شمس فديتك حين ألقاك امهليني كأنّ القلب بعدك في ظلام لو أن القرط يجذب جمال يطـلّ علـي جنـان مـن خلـود أعاوضه الفضا لوكنت طيرا ملكت عليَّ أفاقي جميعاً أفكر إن لقيتك في فراق وفي مدح (الجواد) أبى (عليِّ) فيا بغداد نرور الله هذا فقل لابن الرشيد: عداك رشد

الخبير فسله عن خلق السماك وردي القهقراء إلى وراك ولو أنّ الفضاء يكون فاك وأنت الشرك خارك واصطفاك ستعتذرين في يوم التشاكي؟! وما في الدار من أحد سواك فهلاً قد رحمت أنين شاكي وهذا القطع عن قطع (الأراك) وقبلك قتل آباك الزواكي تسبّب كل ذلك عن (...) لسُمِّ أو لقتل وانتهاك فقد رضّته بالطفّ (المذاكي) فلا روّى الإله غداً ظَماك وليت بأنّ ذلك قد كفاك وتلطم كل باكية وباكي

أتسأل عنه عن سمك وهذا وشقشقة ابن أكثم لا تهيجي وهذا لا يُسلاك لديه فك ولا عجبٌ هو الله اصطفاه تركت الدار موصدة عليه فعلت وما رحمت لـه شبـابـاً وكم قطعوا له رحماً وقربي وقتلك عن (سقيفتهم) تمشّي وهب سمّتك أُمّ الفضل لكن فأيّ مصابكم نبكى عليه یزید علی مصائبکم (حسین) عليه قضت أُمية وهو ظام جنيت عليه تمثيلاً وقتلاً فسُقت إلى دمشق نساهُ أسرى

#### القصيدة الرابعة

# في رثاء الإمام السِيلِ للعلامة الشيخ قاسم محيي الدين

وناحت لفرط الوجد فيه بلابله سحاباً وقد سحّت نجيعاً هواطله به نسفت أطواد صبرى زلازله ومتنى نجيع الدمع فاضت جداوله فضائله مشهودة وفواضله ولا زال تُهمى البرّ سحّاً أنامله جواد الورى من لا يُخيِّب سائله وإن كبرت عن مدح مثلى نوافله ولم يُرعَ فيه حقّ أحمد خاذله حلیف شجون دمعه سحّ هاطله عناداً وبغياً لا تزال تناضله أصابت إماماً قد تعالت فضائله فظلّت بفرط الجور غدراً تواصله لنيل كفور غالً بالحتف غائله غداة بعظم المكر قسراً تُخاتله كُوس عداءِ والحتوف مناهله

بكيتُ على رسم دُرِسنَ منازلُه وقفتُ بها والعين تنشر جفنها وقدغَالَني الدهر الخوون بفادح فأصبحت ترتادالرزايا حشاشتي دهتنی رزایا قد ألّبت بسید جواد خضم الجود أسرار كفّه سليل الرضا سبط النبي محمّد أبو جعفر مدحي علاه فريضة فبعداً لقوم لا تراعي عهوده فكم جَرّعته الهون قسراً فلم يزل وكم ناضلته عصبة بسهامها فأصمت حشاالدين القويم وأتها وما نقموا منه سوى الفضل والعلى فأصبح رهنأ للرزايا ومرتمى فما حفظوا في قربه قرب أحمد إلى أن قضى بالسُـمّ ظلماً مجرّعاً

#### القصيدة الخامسة

### وله أيضاً

فَلُذ بحمى محمّدِ الجوادِ مغيثاً للورى يوم التناد سمت شاؤوا على السبع الشداد لنافذ حكمه سلس القياد بها اعترف الموالي والمعادي وطاول عرشها سامي المعاد غدت كفّاه تهمى كالغوادي فساطع نوره للخلق هادي شفيع الخلق في يوم المعاد وهل فضل حكى فضل الجواد أراع حشاه من باغ وعاد بنان الغيظ من فرط العناد عهودكم وجددوا بالفساد دمائكم كمنسكب العهاد تطامنتم على شوك القتاد أجَل، ومضيت محمود الأيادي ولم تحفظ لكم حقّ الوداد وجرعك العدا أصاب النكاد عليك قد اكتسى ثوب الحداد

إذا رُمتَ الشفاعةَ في المعاد شفيعاً للأنام وحير غُوث به الأملاك قد شرفت وفيه إمام لو دعيى المقدور وافيي مناقبه الثواقب ليس تحصي بأخمصه رقسي أوج المعالسي جواد ما دُعي للجود إلاّ فلا عجب إذا نعشوا إليه ومَن غير الجواد أبي عليِّ له فضل يفوق الرسل فيه فیا لهفی له که من ملیِّ وكم من عصبة عُضّت عليه ألا بُعداً لقوم لم يراعوا فكم ساموكم حرباً فسالت عتوا عن أمركم وبغّوا إلى أن سعيداً عشت في زمن يسير قضيت بسُمِّ أمِّ الفضل غدراً قضيت بظلم مَنْ ظَلَموكَ صبراً بكاك الدين مذ قوّضت حزناً

وأشجى قلب حير الرسل حزناً ومنه الدمع منهل الغواد وأذكى في حشا الهادي عليِّ لظى الأحزان وارية الزناد وغادر فاطم الزهراء ثكلاً مجلّلة يرزئك في السواد مصابك مُذ دهى عين الرشاد

وفقدك قد أثار حوى لؤيِّ وغادرها محالفة السهاد وأبكى المحتبى حسناً وأقذى وأبكى حير مقتولٍ صريع بكته الأرض مَعْ سبع شداد

#### القصيدة السادسة

## للعلامة الشيخ محمد حسين الإصفهاني الغروي

بمقتضى الأسماء والصفات في مصدر الخيرات والأيادي بصورة الولاية العلية رقيقة الديانة المفروضة لطيفة المعارف الجليلة في العلم والحكمة والمروة في الحلم والإباء والفتوة فقد تعالى شرفاً وجاها وصفوة الصفيّ في صفائه بے نجے ی رہنا نجے ی في بطشه وفي شديد بأسه وهو من الكلام أُمّ الكلم في ملكه وعلمه وحكمته إلا وفيه كل معنى الكلمة طلعته منصّة الظهور يذهب بالألباب والأبصار شارقة الجالال والجمال إنسان عين الحقّ واليقين بل عرش من لا اسم له ولا صفة

سبحان من جاد على الذوات فقد تجلِّی باسمه الجواد في عنصر النبوة الختمية حقيقة الأمانة المعروضة صحيفة المكارم الجميلة سرّ النبي خاتم النبوة ومهجة المخصوص بالأخوة سليل ياسين وسبط طاها سلالة الخليل في وفائه ساحل جوده هو الجوديّ بل هو للكليم تاج رأسه بل هو روح الروح في ابن مريم وحشمة الله رهين نعمته ولا ترى في الأنبياء مكرمة ووجهه مصباح نور النور ونور وجهه كنور الباري غُرِّتُه بارقة الكمال وعينه في عالم التكويسن وقلبه عرش مليك المعرفة

وصدره خزانة الغيوب لسانه شريعة الأحكام لسانه ينطق لا عن الهوى يمثّل النبي في منطقه يمثّل النبي في منطقه كانه أربد ذاك المنطق كلامه أمّ جوامع الكلم كلامه هو الكتاب الناطق حقيقة السبع المثاني ذاته سرّ عليّ في علوّ المنزلة وليس عاليات الأحرف

في سرة مسرة القلوب لا بل لسان الوحي والإلهام فإنه من الشديد في القوى فإن هذا النور من مشرقه فإن هذا كتابنا عليكم ينطق ومنه سرة الكلّ في الكلّ علم آياته الغرة هي الحقائق والكلمات كلّها آياته فهو إذاً نقطة باء البسملة إلاّ رموز سرة سرة الخفي

#### وله رَحِيلِينَ أيضاً:

وجوده مصباح أنوار الهدى دليل أهل الأرض والسماء دليل أهل الأرض والسماء هو الجواد لا إلى نهاية هو الجواد بالوجود الساري هو الجواد المحض لا لغاية وكل مافي الكون فيض جوده ومن بديع جوده الإبداع ومن بديع جوده الإبداع فالمبدعات من معالي هممه وجنّة النعيم من نعمائه هو الجواد بالعلوم والحكم

وجوده مفتاح أبواب الندى
بيل سيرة معلم الأسماء
وجوده غاية كل غاية
وجوده مظهر جود الباري
فإنّه المبدأ والنهاية
والجود كالذاتي في وجوده
فإنّه لأميره مطاع
والكائنات نبذة من كرمه
وكيف والجواد من أسمائه؟!
بل كل ما في الكون يسطرُ القلم

فإنصا قرة عين العارف إذ هي بيضاء سماء المعرفة أكرم بهذه اليد الفيّاضة والحرز من كل البلا حجابه في الضيق والشدّة باب الفرج وكعبة البيت لكل ناسك وقبلة الضراح للملائك مختلف المدبيّرات أمرا ومركز الشابت والسيّار والحَضرات الخمس في قبابه ومستوى الرحمة في جواره واسم الجواد مبدأ الإيجاد باب من الخير وباب الجود له هـو الجـواد أولاً وآخـراً والجود مبدأ الوجود الساري واسم الجواد مبدأ التعرّف واسم الجواد مبدأ وغاية في ملكوت الغيب والشهادة اكرم به من خلق محمود فهو إذاً سرّ الرضا أبيه فإنّ كظم الغيظ جود صاحبه إذ صادق الوعد جواداً بدا فإنّ نشر العلم جود العالم

له يد المعروف بالمعارف بل يده البيضا تعالت عن صفة وهي يد الجواد بالإفاضة وباب أبواب المراد بابه كهف الورى وغوثك أملتجي معتكف للتاليات ذكرا وهـو مدار الفلك الدوّار والحجب السبعة سرّ بابه والعرش كرسيي بباب داره كيف وباب الجود للجواد وكم لأرباب العقول المرسلة كل المعالى في أئمة الورى وكلهم أسماء حسني الباري وكلهم جواهر الكنز الخفي وكل اسم مبدأ العناية من جاد ساد فله السيادة والمكرمات كلها في الجود عين الرضا لا بـد منه فيه بل هو كالكاظم في مراتبه يمثِّل الصادق فيما وعدا يهــمثّـــل البــاقــر في المكــــارم

فإنّ بذل الجود حود باذله بالنفس والأمسوال والأولاد فإنّه الكريم من آل العبا فلا أحق منه بالتكريم ونخبة الوجود والإيجاد والمشل الأعلى له وجوده لا تنتهي إلا إلى الجواد حياة كل ممكن وجوده على الورى إلا يد الجواد فهو لکل مصدر مورده لا خير في الوجود إلا خيره بمقتضى مقامه المنيع جاد بأنفس النفوس الراقية نال من الجود مقاماً سامياً تقطّعت ظلماً بسُمِّ المعتصم دُسَّ إليه السُمِّ في شَرابه فانفطرت منه سماء العلم على عماد الأرض والسماء بدر المعالى شرف ومنصبا على نظام عالم الوجود بأهلها إذ فقد العميد وعين عياله وعين أولاده

يمثِّل السجاد في فضائله وليس كالشهيد من جواد ومَن كعمِّه الزكعيِّ المحتبي بل حلمه من جوده العظيم هـ و الجـ واد صفوة الأجـ واد يمثِّل المبدأ جوداً جوده كل مبادى الجود والإيجاد كأنَّ ماء الحيَ وان جوده وليس في الأيدى يد الأيادي ولا يد المعروف إلا يده هـ و الجـ واد لا جـ واد غيره وجاد بالتكوين والتشريع حتى إذا لم تبق منه باقية جاد بنفسه سميماً ضامياً والعروة الوثقي التي لا تنفصه قضى شهيداً وهو في شبابه أفطر عن صيامه بالسُّمِّ وانشقّت السماء بالبكاء وانطمست نجومها حيث خيا وانتشرت كواكب السعود وكادت الأرض له تميد قضى بعيد الدار عن بلاده

تنوح في صريرها الأفلاك تلعن قاتليه بالرجوم بل ناحت الأظلال والأشباح هـدّت له أطوادها العوالي ناحت على حافظها الرسوم كأنّه بنفسه يجود كأنّه أصابه مصابه سوداً إلى يوم قيام الساعة من غدرها لحقدها المكنون مشتقة من أسوء المصادر ما ليس ينسى ذكره مدى الزمن به لما فيها من الضغائن أتت بما اسودً به الفضاء والحقد داء هو يعمى ويصم وفي شقاها تبعت أباها ولا تعطّفت على اغترابه مصيبة عيز العزاء فيها

تبكي على غربته الأملك تبكيه حزناً أعين النجوم وناحست العقسول والأرواح صَبّت عليه أدمع المعالي بكت لربّانيّها العلوم قضى شهيداً وبكاه الجود يبكى على مصابه محرابه تبكى الليالي البيض بالضراعة تعساً وبؤساً لابنة المأمون فإنّها سر أبيها الغادر قد نال منها من عظائم المحن فكم سعت إلى أبيها الخائن حتى إذا تم لها الشقاء سمَّته غيلة بأمر المعتصم ویل لها ممّا جنت یداها ولا تحننت على شبابه تبّـت يـداهـا ويـدا أبيهـا

#### القصيدة السابعة

## للعلامة الشيخ جعفر النقدي

أبي الهادي (محمدِ الجواد) وغيث الجتدى، غوث المنادى وطاعته على كل العباد إلى ربّ السماء وحير هادي به الأملك رائحة غوادي برفعتها على السبع الشداد ل\_روّاد الحدى سنن الرشاد قد اعترف الموالي والمعادي حديث جاء من أهل السداد بهم قُسّ بن ساعدة الأيادي رأيت ولاء هُـم حير العتاد وهم مغنى انتجاعي وارتيادي وهم ذحري الطريف مع التلاد (جـواد) بني الهدى باب المراد

لكم غزلي ومدحى في إمامي هـ والبـرّ التقيّ، حمـي البرايـا إمام أوجب الباري ولاه دليل بني الهداية خير داع إمام هديً مقام عُلاه أضحت تقبِّل منه أرضاً قد أنافت من الغرّ الأُولي فيهم تحلّت ومَن في فضلهم طوعاً وكرهاً بهم كُتُب السما نطقت وكم من وقبل وجودهم قدكان يدعو تخذتُ ولاءَهُمُ ديناً لأنَّى وهم حصنی إذا ما ناب خطب ومنهم نعمتي وهُـمُ رجائـي إذا ما سُدّت الأبواب فاقصد

ومنتجعاً خصيب المستراد لدى الجلى وفي السنئة الجماد تزاحمت العوائد والبوادي يداه مدى الزمان بلا نفاد لدى زخارها شبه الثِماد كريم الذبِّ عنه والذياد به لم يخشُ غائلة الأعادي رآهن الحواضر والبوادي قلوبهم حوته من عناد لهم قد فاق شراً بغى عاد زنيم ليس يؤمن بالمعاد وأرضى (أحمد بن أبي دُؤاد) بها نار الأسبى ذات اتّقاد تقطّعه ظُبَى بيض حداد من الأسقام دامي القلب صادي ولا وُفِّقت يا بنتَ الفساد فخصمك أحملٌ يوم التناد

ترى باباً به الحاجات تُقضي ومولع فيه تَلتَجئ البرايا لطُلاّب الحوائج من نداه على وُفّاده كالغيث تَممي بحار علومه علم البرايا رأى دين المهيمن منه شهماً فكان بظلِّه في خير أمن وكم ظهرت له من معجزات وما ارتدعوا بنو العباس عمّا فساموه الأذى حسداً ببغي ودَسَّ لقتله سُمّاً ذعافاً فأغضب ربّه فيما جناه وبات الطهر والأحشاء منه كأنّ فؤاده والسُمّ فيه تقلِّبه الشجون على بساط ءَأُمّ الفضل لا قُدِّستِ روحاً حكيتِ (جعيدةً) في سُوء فعل

رهين الدار في كرب الشداد وأنت من الغواية في تمادي وأبطال الوغيى يبوم الجلاد وفرسان المطهّمة الجياد لدرك الشأر ضابحة عوادي يزين حسامه طول النجاد لدى الطُلقاء من باغ وعادي فعال أُمية وبني زياد وعاهد أرضها صوب العهاد وأزهي من رُبا ذات العماد لها لو فاخرت كلّ البلاد لالله يداها تآد يـؤدُّهما فـمن كَـرَم الـولاد مشيدةً رفيعات العماد بأقلامي يُسوِّدها مِدادي(١)

أمشل (ابن الرضا) يبقى ثلاثاً ويقضي فوق سطح الدار فردأ أفتيان العلى من آل فهر وأبناء المواضى والعوالي هلمّوا بالمسوَّمة المذاكسي عليهاكل مغوار جسور فإنّ دماءكم ضاعت جباراً وفعل (بني نثيلة) فاق شرراً سقىي الزوراء غيثُ مستمرُّ رُبا أرجائها أعلى مقاماً بقبر ابن الرضا وأبيهِ حقّ هُما كهف النجاة لمن رَمَته كريما محتبد من كان مثلبي فما زالت قبورهما قصوراً وما بُرحت وجوه بني البَغايا

#### القصيدة الثامنة

# للحاج محسن المظفّر

(بابَ المراد) ولا كصدرك إذ تُؤَم

في حاجة رحب إليه الجم ضم

وبحسب آمال تزم لغاية

إِنَّ (الجواد) محطُّ آمال تُوزَم

هو للذي وهب الهداية بابه

بالرغم ممّن بات يختبط الظلم

باب له في الآي مفاتح

فتح الإله بها الهدى وبها ختم

رهط المباهلة الجليلة رهطه

أدريت من بهم المباهل قد خصم؟

أجر الرسالة ودهم وكفي به

أمّا يراع الفخر مفخرة رقم

ينحط عن تطهيرهم في آية

التطهير حتى الفضل ينتعل القمم

ملك بأمر الله (حلّ) متوّج

إن كان تاج سواه تعقده الأُمم

وقف على أمر المهيمن أمره

وببعض ما عنه نهى ماكان هم

متحسرّدِ لله حسرّد عزمه

لرضاه مذ هُزءٌ جميعاً بالسأم

ذو طلعةِ بهر النواظر حسنها

متطلّعات للضياء عليه نم

ذو نشأة أعيبي التفكّر كنهها

سبحان من أنشاه من علقِ ودَم

غـنّاه دُرّ العلم قبل فصاله

فنماكما ينمو وبالعلم انفطم

أجرى إليه العلم بالقلم الذي

يجري على اللوح المعلَّم بالقلم

تعنو الشيوخ إلى الصبّي متى استوى

في الدست يشرع الحكومة والحكم

وبحضرة المأمون أفحم سائل

للامتحان أتى فعاد مخيط فم

قد أخرس (ابن أكثم) فانثني

يومي لمن حضروا بأنّ (العلم) جم

أوما سمعت ما سمعت؟ فدونكم

ثمر الحناية فاجتنوا نكباً وهم

يليانكم ما دمتم لم تقطفوا

من ينعهاغير التحسّر والندم

هلا اقتديتم بالأُولى في الآل قد

بذلوا ليخفوا فضلهم أقصى الهمم

نحلوا العيون تمدّ للأعيان والآ

ذان ترهف للصدى صدّاً وصم

ضربوا الستور حيالهم كي يحجبوا

منهم عن البصر الحديد بدورتهم

وأبيتم إلا انتدابي ضلة

للندب كم حصم بحجّته انخضم

فلكم تبصّر ذو عملي فيما له

فبهتمواكم غافل ولكمكم

أعلنتم السر الذي كتمواكما

قاضي قضاتكم الحقيقة قدكتم

فجرى بمجرى الجهل سابق علمه

بمصيره متعشّراً حتى ارتطم

هو ذا مفاد (إشارة) سبقت لهم

لتنوب عن فهمه الذي الحجر التقم

نكروه وهي بحالها قد فسرت

من هيأة (المندوب) ماكان (ابنهم)

ثم انبري (ذو التاج) ثمّة قائلاً

والكلّ تحسب من وجـوم كالصنم

لكأنّ طيراً قد علا تلك الرؤو

س فمَن بحضرته سوى (المولى) وجم

وخطابه للرهط لاموه بمن

بأبيه قبل ملامهم فيه ألم

يالائِمِـيَّ وعـذركم مـن جهلـكم

فيما علمتُ فلو علمتم لم أُلم

جاريتكمكي تفهموا من أمره

ما غمّ بعدُ عليكم وحلاه ذم

هذا ابن ورثت نبوة العلم غير

مدافعين فمالنا ولمن ظلم

ورثوه منه حيث كان نصيبهم

مهما الخلاف من الخلا لهم حرم

خلق الخلاف حديث (لا) وجميعهم

ترك المهمّ مع الخلاف إلى الأهم

فرضوا الحديث مخالفً للذكر إذ

في الإرث مفترضاً لمثلهم حكم

يحبي وإرثهما من (العلم) الأعم

ما يصنع التأويل والعرب الأُولى

تركوا الفصيح إلى رطانات العجم؟!

في ظاهر اللفظ الذي هو حجة

عند الخصام لمن لحكمه احتكم

دعــوى أبيـها (الزوج) قـوم قيــلها

وسكوت عمّ الحدّ فريته دعم

ولَئِنْ زوى ميراثهم فبحسبهم

علم زواه الله عن (زوج وعم)

علم له حتى المعاند مذعن

فمقالكم (أمهله..) سُمّ في دسم

فهنا لكم مرقت من الأكم العيو

ن فأبصرت شبحاً تستر بالأكم

ماذا يريد ترون وهو محاضر

في علمه بالنبش عن تلك الرمم؟

همساً لبعضهم ألا فلتقنطوا

(فابن الرضا) لولاية العهد استلم

يا للمفاجاة البغيضة أنّه

فيها أعاد اللحم منّا للوضم

هانه للابن بعد أبيه قد

أعطى زمام الأمر أقحم أم خرم

بنياهم في مثل ذاك وكلهم

مَّا أطار اللبّ ينفخ في حمم

وإذا المحاضر عند فصل خطابه

يصل الحديث بما عليه قد عزم

فتراه يقبل بالحديث على الذي

من أجله شمل الحضور قد التأم

يا بن الرضا وبكَ الرضا أعرض فد

يتك وابنتي زوّجتُ منك رضيتَ أم؟

فإذا تألّق نجم سعدي طالعاً

وقبلت (أُمّ الفضل) زوجاً قُل: نعم

واخطب لنفسك حيث شئت فمهرها

مهما غلا مني فلا يعلوك هم

فأجابه المولى بما انبسطت له

نفس الأمير كمن تنفّس عنه غم

ولقد تحوّل حيث هُيِّء كلّما

أوحيى به لأمينه نحو الخدم

فبدوركم يا غلمتي هيّا اقبلوا

بنثاركم فالطيب فالعقد انتظم

هيّا انشروا في الحاضرين وعطّروا

فالبشر كلّ الكائنات أراه عم

شكراً لذي نعم أراني ضوؤها

عند اقتران (النيرين) مدى النعم

فإذا الندى ونده الفياح قد

ملأ الفضا مترنّع من خمر شم

وإذا البلاط وكل شيء ضاحك

حتى (الرقاع) كثغر حسناء ابتسم

والرشد وقع بابتهاج مشعراً

بــسـروره الهادين في بــرّ ويم

رقصت قلوب المهتدين لضربه

بنياطها لا الضرب في أوتار بم

أُنشودة الأفراح لحّنها الوف

ءُ بثاني (العهدين) في أشهى رَنم

جارى الموقع صوته فكأنّا

مزمار (داوود) أعارهما النغم

والكون يرفل في مطارف غبطة

خيطت بمدب العين لا بذوات سُم

بل كل ما في الكون تحسب من هوى

في العرس أفناناً تنسّمت النّسم

عرس تحاماه الخيال فلم يُطق

تصويره للمعجمين بما رسم

عرس توهمه الجميع سهادة

لشتيتهم شعث الجميع بحا يلم

عرس به الدنيا تزف وضيئة

للدين من أنواره البدر استتم

بغداد لم تشهد، وكم شهدت من الأ

عراس كالعرس العبوس له بَسَم

بغداد وهي بعصرها الذهبيّ لم

تر مثله نثر الفرائد قد نظم

لكنّني لنتيجة حصلت له

أدعو وإن عجلت ومن يدعو عتم

يا ويح ذاك العرس ينقصه الهنا

يا ليت لو تُعطى المني ماكان تم

فلقد جنبي مررًّ وأعقب لوعة

مَنَحا الشجى حلقي وقلبي للضرم

يا ويحَ أُمّ الفضل غادر سمها

إنسان عين الفضل ثم صريع سُم

يا ويحها خبثت فغادر فضلها

أما تبنّت بعده الغدر الأذم

غدرت بأرعي العالمين لعهده

راعت بفعل الشرر رغبة شرّ عمّ

تركته منفرداً يهجود بنفسه

في الدار بارحها القطين خلا الألم

تركته يلتمس الممرِّضَ لم يجد

فیها سوی سقم یمرض ذا سقم

الله من فعل القضاء بمرتجى

لدفاعه ولحله إمّا انبرم

ذو الوجه عند الله يصبح وجهه

يا للأسى كالآس غصنه الشيم

#### القصيدة التاسعة

### للشيخ محمد جواد قسّام

بكم آل بيت الله يُستدفع الضرُّ

وفي فضلكم قد صرّح الوحي والذكر

فأنتم هداة الخلق للحقّ والهدى

وفيكم ومنكم لا لغيركم الفخر

تشيَّد هذا الدين في سيف جـدِّكم

ولولاه لم يخضع لتصديقه الكفر

فما أسلموا إلا لحقن دمائهم

ولمَّا التقى الجمعانِ في (أُحدِ) فرُّوا

وجاهدتُمُ في الله حقّ جهاده

فبان له في بذل جهدكم النصر

وأنتم رعاة الناس حقّاً وحبّكم

من الله فرض كيف يُعصى لكم أمر؟!

صبرتم على جور الطغاة وإنّما

سلاح رجال المصلحين هو الصبر

عزيز على الإسلام ما حلّ فيكم

من الضيم ما يُشجى لسامعه الذكر

فبين قتيل بالطفوف معفّرٍ

توزّع في أحشائه البيض و السمر

وبين عليل بالقيود مصفّد

يرى حرماً في الأسر سائقها زجر

ولهفي لكم بالسيف بعض وبعضكم

بسُمِّ قضى هذا لَعَمري هو الجور

وإن أنسَ لا أنسَى (الجواد محمداً)

(أبا جعفرٍ) من فيض أنمله بحر

معاجزه كالنجم لاحت منيرةً

فليس لها نكر وليس لها حصر

أقرَّ بها الحُسّاد بالرغم منهم

فسل عنه (يحيي) حين حلّ به الحصر

لقد أشخصوه عن مدينة جدّه

لبغداد قهراً عندما دُبِّر الأمر

ودسّوا له سُمّاً على يد زوجةٍ

بها من أبيها كامنٌ ذلك الغدر

فظلّ يعاني السُمَّ في الدار وحده

ثلاثة أيام أما علِمَت فِهر؟!

قضى فوق سطح الدار والطير فوقه

تظلُّله كيلا يؤلِّمه الحرّ

ولكن على وجه الصعيد محرَّداً

بقى حدّه ثاوٍ وأكفانه العَفر

### المثوى الطاهر في ذمة التاريخ

ويشمخ المرقد الطاهر للإمام الجواد بجوار جده موسى بن جعفر رغم عادية الزمن وعواصف الأهواء، وتتداعى مؤامرات الأعداء كلما تشهق منائر المجد سمّواً، وتخلد الولاء كلما تداعت محاولات الأعداء..

وهكذا تحكي عمارة المرقد الشريف للإمام الجواد وجده موسى المِيَّلِمُ تأريخ معاناة الأُمَّة ومحنة الإمامة:

١- كانت عمارة المرقد لا تتعدى عن قبر يضم رفاة الإمامين البَيَلا في مقابر قريش يرتاده شيعته على خوف ووجل خشية أُولئك الذين يراقبون شيعة الإمام ويمنعونهم من مزاولة حقوقهم في تجديد العهد للإمامين البَيَلا.

٢ - وتعمّر البقعة المباركة بالدور المحيطة بالمرقد الشريف وتزداد أعداد الزائرين
 المرتادين للبقعة المباركة أيام الديالمة.

٣- سنة ٣٣٦هـ، يجدد معز الدولة أحمد بن بويه عمارة ضريحي الإمامين، ويأمر بتعيين الخدم والجند لتأمين خدمات المرقد وما تحتاجه جماهير الزائرين المحتشدة في البقعة المباركة.

٤- سنة ٣٦٩هـ، يعمّر عضد الدولة البويهي المشهد الطاهر بعمارةٍ جديدة.

٥- سنة ٤٤٣ه، تقع الفتنة التي أدت إلى حرق المرقد الشريف ومحاولة الرعاع حفر القبر الطاهر ونقل الجثمانين الشريفين إلى مقبرة أحمد بن حنبل لكن شاء الله تعالى أن يحفظ هذا الصرح العظيم لقوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكُرَ فِيهَا اشْمُهُ ﴾ فلم يأذن في خرابحا، بل أذن في أن تبقى خالدة بخلود الإيمان، شامخة بشموخ المجد والولاء.

٦- في سنة ٤٤٦هـ، جدد المرقد الطاهر بعد الفتنة في بغداد.

٧- في سنة ٩٠ هـ، عمارة أبو الفضل الأسعد بن موسى القمي أحد الوزراء السلجوقيين.

٨- سنة ١٧ه، تعرض الغوغاء إلى المرقد الطاهر محاولة منهم لهدمه وحرقه وذلك أيام المسترشد بالله العباسي، فعاثوا في الأرض الفساد وعمدوا إلى نحب المرقد وسرقة ما فيه من النفائس.

9- سنة ٥٧٥ه، كانت عمارة الناصر العباسي فقام ببناء المرقد الشريف وتعميره وتزيين الصندوق وبناء المآذن وتوسعة الصحن الشريف وبناء حجراته.

· ١ - تعرض المرقد الطاهر إلى حريق في أيام الظاهر بأمر الله العباسي فاحترقت الأثاث والكتب.

۱۱- في سنة ٩٦٦ه، كانت عمارة الشاه إسماعيل الصفوي فجدد المشهد الطاهر وبني القبتين الشريفتين.

1 ٢ - في سنة ١٠٤٧هـ، نهب جنود العثمانية المرقد الطاهر بعد دخول السلطان العثماني مراد الرابع إلى بغداد وسرقوا نفائس الحرم الشريف ونهب قناديل الذهب والفضة.

۱۳ - سنة ۱۲۱۱هـ، كانت عمارة الشاه القاجاري محمد شاه بتذهيب القبتين والمنائر والأيوان الصغير.

١٤ - وفي سنة ١٢٨٧ه، عمارة السلطان ناصر الدين شاه وأمر بنصب الضريح الفضي على الضريح الفولاذي.

٥١- وفي سنة ١٢٩٣ه، قام فرهاد ميرزا عم ناصر الدين شاه ببناء الصحن الشريف وتجديد عمارته.

17- وفي سنة 1270ه جدد الضريح الطاهر الذي أوعز ببنائه المرجع الديني الأعلى آية الله السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي وأشرف على إنجازه جمع من الفضلاء في الحوزة العلمية في قم وكان لجهد السيد حلال فقيه إيماني وولده حجة الإسلام السيد محمد حلال فقيه إيماني الأثر البارز في إنجاز هذا الضريح الرائع.

وقد كُلفت بنظم قصيدة كُتب بعضها على الضريح الطاهر وهي:

يا جواد الآلِ يا نعمَ الجواد يا سميَّ المصطفى حيرَ العباد يا ابنَ موسى والرضاضاقَ الفؤاد قد أنختُ الركبَ في بابِ المراد

## وسعيتُ اليومَ أرجو حاجتي

حاجتي تُقضى فَما حابَ الوِفاد مسّني الضُرُّ فَلا أملِكُ زادْ وَفَرِعْتُ الفُوزَ فِي يَومِ الْمِعَادْ

#### ببني الزَهرا ضَمِنتُ عُدَّتي

عُدَّتِي فِي الْحَشْرِ حُبُّ الْمُرتضى وَلُطهِر وَزَكيٍ وَشَهِيدٍ قَدْ مَضَى وَأَبِي الْبَاقِرِ وَاْبِنَيهِ وَمُوسى والرِّضا وَتَقيِّ وَنقيينِ وَمَهدِيٍّ قَضَى

## مُحكَمُ الذِكرِ فَهاكُمْ حُجَّتي

حُجَّتِي فِي كُلِّ حِينٍ لائحه لِمُوى الآلِ شُجُونِي واضِحَه وأتيتُ بدموع سائِحه وأتيتُ بدموع سائِحه

زائِرًا موسَىْ لِتُجلَى كُربَتي

كُربَتِي تُجْلَى بِموسَى الكاظِم قَدْ تَمَسَّكتُ بِحَبلٍ دائِمٍ وَتَوجّهتُ بِقولٍ عاصم ما رَواهُ عالمٌ عن عالم

قَدْ خَلِفْتُ الثُقلَ فيكُم عِترَتي

عِترِيّ تُنجي مِن نارِ الحَرِيقْ يَومَ يَمتازُ فَريقٌ عَن فَريقٌ وَاعتَصمْتُ بِحِمى رُكن وَثِيقٌ يَومَ لا يُغْني رَفِيقٌ عَنْ رَفِيقٌ

بِسلامِ ادخلوها جنتي (قبرُ مُوسى وابنُه مِن جَنَّتي)

السيد محمد علي الحلو

الفهارس الفنية

# الفهارس الفنية

فهرس الآيات الكريمة فهرس الروايات الشريفة محتويات الكتاب فهرس الآيات

# فهرس الآيات

| ﴿ الْأَحِلَّاء يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ﴾                                            |
| ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ﴾                                                    |
| ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتَّقَاكُمْ ﴾                                                            |
| (إِنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴾هامش ٢٦ |
| ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾                                      |
| ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا ﴾                                                    |
| ﴿ فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾                                                                |
| ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا ﴾ ٥٣                       |
| ﴿ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾                                                                     |
| ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اشْمُهُ ﴾                                       |
| ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَد ﴾                                                                                 |

| 91  | ﴿ لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣  | ي ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْخُكْمَ صَبِيًّا ﴾                                       |
| ۶۸  | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ ﴾   |
| 170 | ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلهِ ﴾                                              |
| ٧٣  | ﴿ وَأَنكِحُوا الْأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ          |
| ١٢٤ | ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾                                       |
|     | ﴿ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾                                             |
| 91  | ﴿ وَلَئِنِ سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾              |
|     | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ      |
| 118 | ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ﴾                                               |
|     | ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ١٠٠٠٠٠٠٠٠             |
| ٤٨  | ﴿وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ |
| 112 | ﴿ يَا يَحْيَى خُدِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ الْخُكْمَ صَبِيًّا ﴾   |
| ٦٢  | ﴿وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاء ﴾            |

# فهرس الأحاديث الشريفة

| (أربع خصال تعين المرء على العمل: الصحة) الإمام الجواد اليِّيليِّ ٩٨                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (أربع من كُنّ فيه استكمل الإيمان) الإمام الجواد ﷺ                                                 |
| (أقصد العلماء للمحجّة الممسك عندالشبهة) الإمام الجواد عِشِكْمْ                                    |
| (أمَّا إذا أقسمت عليّ بـالله، إنّي أقــول) الإمـام الجـواد ﷺ ١٢٤                                  |
| (أما إتّي لو أشاء أن أقول لقلت من الذي يقتلني) الإمام الرضا للتِّلالِ                             |
| (أنَّ فاطمة أحصنت فرجها فحرَّم الله ذرّيتها على النار؟,) رسول الله ﷺ                              |
| (إن كانت هذه الخلافة لك والله جعلها لك فلا) الإمام الرضا لْلِّيلِيِّ                              |
| (إنَّكم لن تسعوا الناس بأموالكم، فسعوهم) الإمام على التِّلليِّ                                    |
| (إنَّكم لن تسعوا الناس بأموالكم فسعوهم بأخلاقكم) رسول الله ﷺ                                      |
| (إنّ لله عباداً يخصّهم بالنعم، ويقرّها فيهم ما بذلوها)   الإِمام الجواد للبَّيْليْن               |
| (إنّ لهذا الكلام وجهين: إن كنت تقول: (هي هو))   الإمام الجواد للتِّللمّ ٩٩                        |
| (إنَّمَا غضبت لله عزّ وحلَّ، فـارجُ من غضبَّت لـه) ﴿ رَسُولَ الله ﷺ ٩٧                            |
| (إتّي أخرج من الدنيا قبلك مسموماً مقتولاً) الإمام الرضا التِّلامَ ٤٠                              |
| (أهـل المعروف إلى اصطناعه أحوج من أهـل) الإمـام الجـواد الْيَتِلامَ ٩٩                            |
| (إيّاك ومصاحبة الشرير فإنّه كالسيف المسلول) الإمام الجواد للتَّلليَّ                              |
| (بئس الزاد إلى المعاد العدوان على العباد) الإمام علي التِّلالِ                                    |
| (بالعبودية لله عـزّ وحـلّ أفـتـخـر) الإمـام الرضّا لِليِّليِّ ٣٩                                  |
| (التدبير قبل العمل يؤمنك الندم) الإمام علي لَيِّكِ                                                |
| (تريد بذلك أن يقول الناس: إنّ علي بن موسى الرضا)  الإمام الرضا لْكِتِّلامْ ٤١                     |
| (التوبة على أربع دعايم: ندم القلب، واستغفار)   الإمام الجواد المِتَلِكمْ                          |
| (توسّد الصبر، واعتنق الفقر، وارفض الشهوات)   الإمام الجواد المِتَلانِ                             |
| (الثقة بالله تعالى ثمن لكلّ غال) الإمام الجواد التِّلا َ                                          |
| (ثلاث خصال تجتلب بهنّ المحبّة: الإنصاف في)   الإمام الجواد للتِّلليّ                              |
| (ثـلاث من عمل الأبـرار: إقامة الفرائض، و) الإمـام الجـواد ﷺ                                       |
| (ثلاث من كن فيه لم يندم: ترك العجلة، والمشورة) الإمام الجواد ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |

| (ثلاث يبلغن العبد رضوان الله: كثرة الاستغفار، و) الإمام الجواد عَلَيْنَكُمْ ١٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (حسب المرء من كمال المروءة، وتركه ما لا يحمل) الإمام الجواد التَّيْلينْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (الحمد لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلاّ الله) الإمام الجواد المَيِّلانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (خاطر بنفسه من استغنى برأيه) الإمام علي الله الله المام على الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (السحود على سبعة أعضاء: الوجه واليدين) رسول الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (الشريف كل الشريف من شرّفه علمه) الإمام الجواد النِّك الشريف كل الشريف من شرّفه علمه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (الصبر عند المصيبة مصيبة الشامت بها) الإمام الجواد للتَكِين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (العامل بالظلم والمعين له والراضي به شركاء) الإمام الجواد عَيْكِ الله الله العامل العامل المعين له والراضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (عـزّ المؤمن من غناه عن الناس) الإمام الجـواد الكلام الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (العفاف زينة الفقر، والشكر زينة الغني) الإمام الجواد اليَظِين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (العلماء غرباء لكثرة الجهال بينهم) الإمام الجواد المتلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (العلم علمان: مطبوع ومسموع) الإمام الجواد التلا السام علمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (عليكم بطلب العلم فإنّ طلبه فريضة) الإمام الجواد عليها العلم فإنّ طلبه فريضة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (عنوان صحيفة السعيد حسن الثناء عليه) الإمام الجواد عليها السعيد حسن الثناء عليه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (فساد الأخلاق بمعاشرة السفهاء، وصلاح الأخلاق) الإمام الجواد التِّكليِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (الفضائل أربعة أجناس: أحدها: الحكمة) الإمام الجواد لليَظِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (فقد أغرق نزعاً ولا تطيش سهامي) الإمام الباقر النِّكِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (فوالله لا تمضي الأيام والليالي حتى يولد لي ذكر) الإمام الرضا ﴿ لَيُلِا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (قتله في حِلِّ أو حرم؟ عالماً كان المحرم) الإمام الجواد السِّيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (قد نحاني الله أن أُلقي بيدي في التهلكة) الإمام الرضا ﷺ ٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (القصد إلى الله تعالى بالقلوب أبلغ من اتعاب) الإمام الجواد التِّيلِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (قلة العيال أحد اليسارين) الإمام علي التِّكِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (قيمة كل امريً ما يحسنه) الإمام علي التِّل ١٠٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (كتاب الله أصدق من هذا الحديث، يقول الله) الإمام الجواد المُسَلِّخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (كفر النعمة داعية المقت) الإمام الجواد المناقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (كفي بالمرء حيانةً أن يكون أميناً للخونة) الإمام الجواد عليه الله المام المجواد عليه الله المام المحونة المام ال |
| (كيف يضيع مَن الله كافله؟ وكيف ينجو) الإمام الجواد السِّلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| (لا تعادي أحداً حتى تعرف الذي بينه وبين الله)   الإمام الجواد ﴿ اللِّمِكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ا    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (لا تعالجوا الأمر قبل بلوغه فتندموا) الإمام الجواد ﷺ                                                 |
| (لا تكن وليّ الله في العلانية، عـدوّاً له في السّر)   الإمـام الجـواد ﴿ لِيَنْكُمْ                   |
| (لا زلت مؤيداً بروح القدس ما ذببت عنّا أهل البيت) 🏻 رسول الله 🕮                                      |
| (لأنّه لا يخفى عليه ما يُدرَك بالأسماع) الإمام الجواد البِّيلان                                      |
| (لا يزال الناس بخير ما تفاوتوا، فإذا استوَوا هلكوا) الإمام علي ﴿ لِيَلِيْنَ                          |
| (لا يفسدك الظنّ على صديق وقد أصلحك اليقين) الإمام الجواد لليَطْخ                                     |
| (لن يستكمل العبد حقيقة الإيمان حتى يؤثر دينه) الإمام الجواد لليَظِيْ                                 |
| (لو تكاشفتم ما تدافنتم) الإمام علي ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |
| (لو سكت الجاهل ما اختلف الناس) الإمام الجواد ﷺ                                                       |
| (ما عظمت نعمة الله على عبد إلاّ عظمت عليه) الإمام الجواد لليِّنظِ ٩٨                                 |
| (ما منّا إلاّ قائم بأمر الله، وهـادٍ إلى دين الله)   الإمـام الجـواد البَيِّلينَ ٩٣                  |
| (ما هلك امرؤٌ عرف قدره) الإمام علي السِّلا                                                           |
| (مجالسة الأشرار تورث سوء الظن بالأخيار) الإمام علي ﴿ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |
| (المجمع عليه بالوحدانية، أما سمعته يقول) الإمام الجواد ﷺ                                             |
| (المسرء مخبوء تحت لسانه) الإمام علي ﷺ                                                                |
| (مقتل الرجل بين لحييه، والرأي مع الأنـــاة) الإمــام الجــواد ﷺ                                      |
| (من استحسن قبيحاً كان شريكاً فيه) الإمام الجواد ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |
| (من استغنى بـالله افتقر الناس إلـيـه) الإمـام الجـواد ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ١٩٠                          |
| (من استفاد أخاً في الله فقد استفاد بيتاً في الجنة) الإمام الجواد لِلبَّليْمْ١٠٧،٩٦                   |
| (من أطاع هواه أعطى عدوَّه مُناه) الإمام الجواد ﷺ                                                     |
| (من أمّل إنساناً فقد هابه، ومن جهل شيئاً عابه) الإمام الجواد ﷺ ٩٩                                    |
| (من أمّل فاجراً كان أدنى عقوبته الحرمان) الإمام الجواد ﷺ                                             |
| (مـن أيقن بالخلف جـاد بالعطية) الإمـام علي لِيَكِين                                                  |
| (من دخلهُ العُجُب هلك) الإمام علي ﷺ                                                                  |
| (من رضي بالعافية ممّن دونه رزق السلامة ممّن فوقه) الإمام علي للبِّللل                                |
| (من عتب على الزمان طالت معتبته) الإمام علي ﴿ اللَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |

| (من وثق بالزمان صُرع) الإمام علي الشِّليِّ                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (من وثق بالله أراه السرور، ومن توكّل عليه) الإمام الجواد المنظ                                                 |
| (موت الإنسان بالذنوب أكثر من موته بالأجل) الإمام الجواد ﷺ                                                      |
| (المؤمن يحتاج إلى ثلاث حصال: توفيق من الله) الإمام الجواد السَّلام الله على الله على الله على الله             |
| (نعم، إنّ المحرِم إذا قتل صيداً في الحِلّ) الإمام الجواد عَلَظ٧٤                                               |
| (نعم، تخرجه من الحدّين: حد الإبطال، وحدّ التشبيه) الإمام الجواد البَيِّلان ٩٢                                  |
| (نعم، غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك) الإمام الجواد السَلام                                                 |
| (والله ليجعلنَّ مّني ما يثبت به الحق وأهله) الإمام الجواد عَلَيْكِمْ                                           |
| (والله ما كذبت منذ خلقني ربّي عزّ وجلّ) الإمام الرضا عَلَيْكِمْ ٤٠                                             |
| (وما علمك أن لا يكون لي ولد؟) الإمام الرضا للتلا                                                               |
| (وهذا أيضاً محال؛ لأنّ في الجنة ملائكة الله) الإمام الجواد الطِّلانِ ٨٦                                        |
| (وهذا أيضاً يجب أن ينظر فيه؛ لأنّ حِبرائيل و) الإمام الجواد السِّلام ٨٥                                        |
| (وهذا الخبر محال أيضاً؛ لأنّ أهل الجنّة كلّهم) الإمام الجواد النِّيل                                           |
| (وهذا محال أيضاً؛ لأنّه لا يجوز أن يشكّ النبي ﷺ) الإمام الجواد البِّيليٰ                                       |
| (ويحك! ليس هذا عوذة، إنَّما أغرّه بالعلم غررًا) الإمام الرضا السِّلا الله عدا عودة، المَّما أغرّه بالعلم عررًا |
| (يا أبا هاشم، أوهام القلوب أدقّ من إبصار العيون) الإمام الجواد البَيْلان                                       |
| (يا حابر، إن أوصيائي وأئمة المسلمين من بعدي) رسول الله على ٥٨                                                  |
| (يا علي، ما حارَ من استخار) رسول الله على                                                                      |
| (يا قيس إنّ للمحن غايات لابد أن يُنتهى إليها) الإمام علي النِّلان ٩٧                                           |
| (يا محمد، إنّي اطّلعت إلى الأرض اطلاعة فاخترّتُكَ) حديث قدسي ٥٩                                                |
| (يلقي في قلبه الرحمة، فإذا دخل المدينة أخرج) الإمام الجواد التَّيْلِيَّ ٩٤                                     |
| (يوم العدل على الظالم أشدّ من يوم الجور على) الإمام الجواد ﷺ                                                   |
|                                                                                                                |

مصادرالحديث

#### مصادر الحديث

- ١ الآداب السلطانية.
- ٢- الاحتجاج:، أحمد بن علي بن أبي طالب طبرسي (من أعلام القرن السادس):
   دار الأُسوه، قم، الطبعة الخامسة، ٢٤٢٤ه.
  - ٣- الأخبار الطوال: أحمد بن داود الدينوري، (ت٢٨٢هـ).
    - ٤ أدب الطف.
- ٥- الإرشاد: الشيخ محمد بن محمد بن النعمان (المفيد) (ت ١٣٤ه): مؤسسة آل البيت المنظم، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ه.
- ٦- أعلام الدين: الحسن بن أبي الحسن الديلمي، (من أعلام القرن الثامن المحري) تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت البيلاء، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٤ه.
- ٧- أعلام الهداية: لجنة التألين، نشر المجمع العالمي لأهل البيت المُتَهَلَا، قم، الطبعة الأولى، ٢٢٢ه.
- ٨- أعيان الشيعة: السيد محسن الأمين (ت ١٣٧٣ه.ق) تحقيق: حسن الأمين،
   دار التعارف للمطبوعات، بيروت.
  - ٩- الأغاني: أبي الفرج على بن الحسين الأصفهاني، (ت ٣٥٦هـ).
- ٠١- إكمال الدين: الشيخ الصدوق، (ت ٣٨١هـ)، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.

- ۱۱- الأمالي: الطوسي: محمد بن الحسن طوسي (ت ۲۰هه): تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، نشر دار الثقافة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.ق.
- 17- الأمالي: المفيد: محمد بن محمد بن النعمان العُكبري البغدادي (شيخ مفيد ١٣- الأمالي: المفيد ١٣- هـ): تحقيق: حسين استاد ولي وعلي أكبر غفاري، دار النشر الإسلامية.
  - ١٣- الإمام الجواد من المهد إلى اللحد: محمد كاظم القزويني (معاصر).
    - ١٤- الإمام محمد الجواد سيرة وتأريخ: عدنان الحسيني (معاصر).
- ٥١- بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي (ت١١١ هـق): مؤسسة الوفاء، بيروت الطبعة الثانية ١٤٠٣ هـق.
- ۱٦- بصائر الدرجات: محمد بن الحسن الصفار (ت ٢٩٠هـ): مؤسسة الأعلمي، افست، طهران، الطبعة الثانية، ١٣٧٤ ه.ق.
- ۱۷- تأريخ بغداد: أحمد بن علي الخطيب البغدادي (ت٣٦٦ه)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧ه.
  - ١٨ التأريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية.
    - ١٩ تأريخ التمدن الإسلامي.
  - ٠٠- تأريخ الطبري: محمد بن جرير الطبري، (ت٥٠١هـ).
  - ٢١- تأريخ عصر الخلافة العباسية: يوسف العشر (معاصر).

مصادرالحديث

٢٢- تحف العقول: الحسن بن علي الحراني (من أعلام القرن الرابع): تحقيق علي أكبر غفاري، دار النشر الإسلامية، قم، الطبعة السابعة، ٢٥ ١ ه.

- ٣٣- التوحيد: الشيخ الصدوق (٣٨١ه.ق): دار النشر الإسلامية، قم، الطبعة السابعة، ٢٢٢ ه.ق.
- ٢٤ الثاقب في المناقب: محمد بن علي الطوسي (ابن حمزة)، (من أعلام القرن السادس)، نشر مؤسسة أنصاريان، قم، الطبعة الثانية، ٢١٤ ه.
- ٥٧- ثواب الأعمال: الشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ): حسين أعلمي، منشورات الشريف الرضي، قم، ١٤١٨هـ.ق.
  - ٢٦- حياة أولي النهي.
- ۲۷ الخرائح والجرائح: قطب الدين الراوندي (ت٥٧٣ه.ق): تحقيق ونشر مؤسسة إمام المهدي (عج)، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ه.ق.
- ٢٨ الدرة الباهرة: محمد بن مكي (الشهيد الأول) (ت ٧٨٦هـ) تحقيق جلال
   الدين على الصغير.
- ٢٩ ديوان السيد الحميري: إسماعيل بن محمد الحميري، (ت ١٧٣هـ)، نشر مؤسسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٤١هـ.
- ٣- رجال الكشي: محمد بن الحسن الطوسي (ت ٢٠ ه): وزارت إرشاد إسلامي، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٨٢هـق.
  - ٣١- شرح احقاق الحق: للسيد شهاب الدين المرعشي النجفي().

- ٣٢ عصر المأمون: أحمد فريد رفاعي.
- ٣٣ عوالم الجواد عَيَالِينَا: تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدي (عج)، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ه.
- ٣٤- عيون أحبار الرضا لَلْيَلِينِ: الشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ.ق): منشورات شريف الرضى، قم، الطبعة الأولى، ١٣٧٨هـ.
- 0 الغدير: عبد الحسين الأميني (ت ١٣٩٢هـ.ق): مركز الغدير للدراسات الإسلامية، قم، الطبعة الأولى، ٤١٦هـ.ق.
- ٣٦- الغيبة: محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٢٠٤ه)، نشر مؤسسة المعارف الإسلامي، قم، الطبعة الثالثة، ٢٥١ه.
- ٣٧- فرائد السمطين: إبراهيم الجويني الخراساني، (من أعلام القرن السابع والثامن الهجري)، نشر دار الحبيب، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ه.
- ٣٨- الفصول المختارة: محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي (المفيد ٣٨- الفصول المختارة: محمد بن الشريفي، دار المفيد للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الثانية ٤١٤ه.
- ٣٩- الفصول المهمة: علي بن محمد بن أحمد المالكي (ابن الصباغ)، (ت ٥٥٨هـ) نشر دار الحديث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ٤- الكافي: محمد بن يعقوب الكليني (ت ٩ ٣٢ه.ق): على أكبر غفاري،
   دار الكتب الإسلامية، تقران، الطبعة السادسة، ١٣٧٥ه.ش.

مصادرالحديث

ا ٤- الكامل في التأريخ: عزّ الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني المعروف بابن الأثير (ت ٦٣٠هـ)، دار صادر ودار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، ١٣٨٥هـ.

- ٢٤ كشف الغمة: علي بن عيسى الأربلي (ت ٢٩٦ه.ق): أحمد الحيتي، منشورات شريف الرضي، قم، الطبعة الأولى، ٢٢١ه.ق.
- 27 لسان العرب: لابن منظور، محمد بن المكرم بن أبي الحسن (ت ٧١١ه): مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ٤١٣ه.
- ٤٤ الجحدي في أنساب الطالبيين: علي بن محمد العلوي العمري (من أعلام القرن الخامس الهجري).
  - ٥٥ مختصر أخبار شعراء الشيعة: للمرزباني الخراساني.
- 27 مدينة المعاجز: السيد هاشم البحراني (ت ١٠٧ه): مؤسسة المعارف الإسلامية، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ه.
  - ٤٧ مروج الذهب: على بن الحسين المسعودي، (ت ٤٦هـ).
- ٤٨ معجم رجال الحديث: السيد الخوئي (ت ٤١١ه.ق): أفست، مركز نشر الثقافة الإسلامية، الطبعة الخامسة، ١٤١٣ه.ق.
  - ٩٤ معجم شعراء الحسين عَلَيْكِمْ.
  - ٥٠ مقاتل الطالبيين: أبي الفرج الأصفهاني، (ت ٣٥٦هـ).

- ٥١ مناقب آل الرسول: للنجف آبادي.
- ٥٢ مناقب ابن شهر آشوب: محمد بن علي بن شهر آشوب (ت ٥٨٥هـق): تحقيق يوسف البقاعي، منشورات ذوي القربي، قم، الطبعة الأولى، ٢١١هـق.
- ٥٣ منتهي الآمال: عباس القمي، (ت ١٣٥٩هـ) نشر مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الخامسة، ١٤٢٢هـ.
- ٤٥- مهج الدعوات: علي بن موسى بن طاووسي، (ت٢٦٤هـ)، نشر مؤسسة الأعلمي، بيروت، ٢١٤ه.
  - ٥٥ موسوعة الإمام الجواد السِّيلان: السيد الحسيني القزويني.
- ٥٦ نزحة الناظر وتنبيه الخاطر: حسين بن محمد الحلواني (من أعلام القرن الخامس الهجري)، قم، ٢٠٧ ه.
- ٥٧ نور الأبصار: مؤمن الشبلنجي، (من أعلام القرن الثالث عشر الهجري)، منشورات الشريف الرضى، قم.
- ٥٨- وسائل الشيعة: الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ه.ق): تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت، قم، الطبعة الثالثة، ١١٤١ه.ق.
  - ٥٩ وفاة الإمام الجواد عَلَيْكِمْ: عبد الرزاق المقرم.

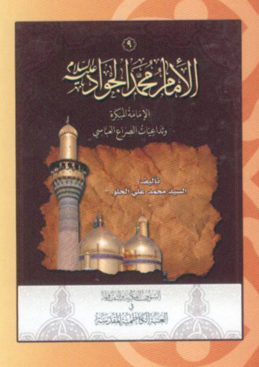
# فهرس محتويات الكتاب

| الإهداء                                    |
|--------------------------------------------|
| الإهداء                                    |
| مقدمة الطبعة الأولى                        |
| مقدمة الطبعة الثانية                       |
| الدعوة العباسية قراءة تأسيسية              |
| أبو سلمة الخلاّل العباسي الكوفي المتمرّد٢٤ |
| تأريخية التنافس بين العباسيينت             |
| قراءة في الصراع العباسي–العباسي            |
| الوليد المبارك                             |
| أبو جعفر الإمام الإمامة المبكّرة           |
| محمد بن عليّ وصيّ آبائه                    |
| بشارة النبي ﷺ                              |
| وموسى يبشِّر أيضاً                         |
| الإمام الرضا في مواجهة العاصفة             |
| الأحداث الحاسمة                            |

| مؤهّلات أبي جعفر عند المأمون٧١                                     |
|--------------------------------------------------------------------|
| اقتراح العباسيّين على المأمون                                      |
| المناظرة الجولة الحاسمة                                            |
| عــرض المأمون على الإمام الجواد السِّلِينِ الزواج من ابنته٧٣       |
| مراسم الاحتفال في بلاط الخلافة                                     |
| توضيح الإمام مسألة فقهية                                           |
| رغبة المأمون في إظهار فضل الإمام على يحيى وبني العباس٧٥            |
| ثناء المأمون على الإمام وقوة موقف المأمون أمام العباسيين٧٦         |
| الاحتفال الرسمي بزواج الإِمام الجواد عَلَيْنَاهِمْ من أُمّ الفضل٧٦ |
| القراءات المتعدّدة لمواقف المأمون من الإِمام ﷺ                     |
| فقهاء نظریات الاعتذار                                              |
| الجواد ووراثة التوحيد دفاع عن الوحدانية الحقة                      |
| ما منّا إلاّ قائم بأمر الله                                        |
| الإمام الجواد راوية الحديث المحظور                                 |
| وريث النهج                                                         |
| الدعاء المعارض، التراتيل، المعارضة                                 |
| (محمد) الإمام القديس ذلك المعجز                                    |

| لإمام الجواد المِيَّلِينِ أول الممهدين للقضية المهدوية                      |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| وراثةٌ عيسوية                                                               |
| شهادة الزورشهادة الزور                                                      |
| عم عندي سلاح رسول الله                                                      |
| لمداراة خير من المكاشفةللماداراة خير من المكاشفة                            |
| حباط مخططات النظام                                                          |
| لنهاية المؤسفة وفتوى فقهاء الإرهاب                                          |
| لخطاب الأدبي الشيعي في خضمٌ تداعيات الصراع العباسي                          |
| لكميت بن زيد مقدّمة شعراء التحدّي                                           |
| لسيد الحميري راوية الفضائل                                                  |
| رواة فضائل آخرين                                                            |
| لإِمام الجواد عَلَيْتِلِغٌ فِي الأدب العربي                                 |
| لقصيدة الأولى: وهي للعلامة الشيخ محمدعلي الأُردوبادي الغروي١٤٧.             |
| لقصيدة الثانية: وهي للعلاّمة الشيخ محمد رضا المظفر                          |
| لقصيدة الثالثة: وهي للعلاّمة الشيخ محمد طاهر الشيخ راضي قَيَّكُمُّ٥٥١       |
| لقصيدة الرابعة: في رثاء الإمام السَّلِخ للعالَّمة الشيخ قاسم محيي الدين١٥٧. |
| لقصيدة الخامسة: وله أيضاً                                                   |

| القصيدة السادسة: للعلامة الشيخ محمد حسين الأصفهاني الغروي |
|-----------------------------------------------------------|
| القصيدة السابعة: للعلاّمة الشيخ جعفر النقدي               |
| القصيدة الثامنة: للحاج محسن المظفّر                       |
| القصيدة التاسعة: للشيخ محمد جواد قسّام                    |
| المثوى الطاهر في ذمة التاريخ                              |
| الفهارس الفنية                                            |
| فهرس الآيات                                               |
| فهرس الأحاديث الشريفة                                     |
| مصادر الحديث                                              |
| فهرس محتويات الكتابفهرس محتويات الكتاب                    |





www.aljawadain.org زورونا fikriya@aljawadain.org راسلونا كانت إمامة أبي جعفر تعنى برعاية آبائه.. وعناية أسلافه المعصومين.. أنّها وصاية تتعدّى تقليدية الأعراف الأسرية في الحفيد القادم... وكان (محمد) أملَ من سبقه ليقوم بالأمر.. فلعلّ (محمداً) الصبيّ سيعاني سخب المشكّكين وضجيج المعترضين في الإمامة المبكّرة.. التجربة الأولى... والعملية الجديدة في الإعجاز الإلهي تتعدّى حسابات أولئك الذين تتزعزع في نفوسهم إرادة التسليم للغيب، والإذعان للمعجزة...

كانت بوادر الإمامة القادمة من ثنايا الغيب تحمل أسرار التحدي للوراثة الملوكية في بني العباس... وفي بني أمية من قبل... فالوراثتان الغيب الأموية والعباسية ترتسم فيهما ملامح كسروية في الطاعة وقيصرية في التسليم، فكسرى يرث كسرى، وقيصر محل قيصر، فكسرى يرث كسرى، وقيصر محل قيصر، والجميع يغض الطرف عن صلاحية المورث وأهلية الوريث.. إنها تقليدية الملك، وأعراف السلطنة في أولئك القياصرة والأكاسرة.. وفي مؤلاء الأمويين والعباسيين.. فالجميع مؤلاء الأمويين والعباسيين.. فالجميع الهية كما يزعمون.. إذن إمامة (محمد) الهية كما يزعمون.. إذن إمامة (محمد) لأكذوبتهم في وراثة رسول الله.